

Fingsten 1927 n. an Jeine Tine.

Digitized by the Internet Archive in 2025

Ernst heilborn Zwischen zwei Revolutionen Dieses Buch wurde als dritter Band der achten Jahresreihe für die Mitglieder des Volksverbandes der Bücherfreunde hergestellt und wird nur an diese abgegeben. Den Sinband entwarf Friedrich Otto Muck

Der Drud erfolgte in Weiß: Fraktur durch die Spameriche Buchdruderei in Leipzig

Nachdrud verboten Copyright 1927 by Volksverband der Bücherfreunde Wegweiser-Verlag G.m.b.H., Berlin

## 3wischen 3wei Revolutionen

Der Geist der Schinkelzeit (1789–1848)

non

Ernst Beilborn



1 9 2 7

Volksverband der Bücherfreunde Wegweiser-Verlag S. m. b. h. Berlin DD 66

## Die Frage der Zeit

eit ift ein Unbegriffnes, und wahrscheinlich, höherem

Ratschluß zufolge, Unbegreifbares. Doch hat man eine Vorftellung von Zeit, die dann zuweilen in eine lebendige Empfindung übergeht. Auf einer Reise, etwa in der hauptstadt eines fremden Landes, mag man es erfahren, daß man durch die Raume eines Museums geht - man kennt die Namen der Maler nicht, weiß nichts von ihrem Werk - aber in irgendeinem Saale hat man die Gewißbeit: diefe Landschaften, diefe Bildniffe mit gerade diesem Gesichtsausdruck konnen nur in einem nicht zu verkennenden Jahrzehnt entstanden sein. Es ift denn auch kein Zufall, wenn aus der Zeit, die hier begriffen werden foll, es gerade die Stimme eines Malers ift, die vernehmbar wird und erklart: "Die Arten der gewählten Darftellungen oder das Darftellungsvermögen im Gebiete der bildenden Kunft scheint in gewissen Zeitabschnitten sich sehr deutlich und deutsch auszusprechen, sowohl in der Verschiedenheit der geistigen Richtung als in der Verschiedenheit der prattischen Ausführung. Selbst die Art, Gewänder zu zeichnen, die Art, alles hart oder alles weich und verblaffend zu sehen,

oder es doch zu machen; oder alles flach oder alles rund zu sehen. Oder auch luftperspektiv entweder gar nicht beachtet, oder zu stark bezeichnet. Auch in der Ferne entweder alles übertrieben braun oder blau oder violett oder grün zu sehen.

Diese Wahrnehmungen, so sonderbar, ja lächerlich sie auch klingen mögen, sprechen für die Meinung: die Menschen sind nicht so frei über Zeit und Ort erhoben, als es viele

glauben."

Und dieser selbe Abseitige und Sinsame, in seiner Seele Landschaft Suchende, der Maler Caspar David Friedrich, der diese Worte in seinen "Bekenntnissen" niederschrieb, rätselte auch an dem Begriff der Zeit: "Wer aber regiert mit unsichtbarer Hand die Richtung der Zeit und lenket den Sinn so vieler auf ein Ziel, bald hierhin, bald dorthin? Mehr als ein bloßer Zufall ist es doch wohl? Ich spreche zwar hier von unbedeutenden Dingen; aber dieselbe unsichtbare Hand leitet vielleicht auch nach selben Gesetzen die größeren Weltbegebenheiten."

Wultur der Schinkelzeit: Das weist auf den deutschen Norden und vergegenwärtigt ein Erstarken protestanztischen Empsindungslebens, und aus ihm heraus eine Dasseinsregelung, eine Alltagseinpassung, einen künstlerischen Stil. Man wird aber auch auf den katholischen Süden hören müssen, um zu der Oberstimme die Unterstimme zu erhorchen, und Wien wird sprechen, Berlin zu deuten.

Kultur der Schinkelzeit: Eine Spanne weltweiten Gesichens bei heimatlicher Enge; außerer Not bei innerem Reichtum; künftlerischer Großtat bei handwerklicher Besilisenheit. Was aber den Betrachter mit einer Wehmut erfüllt, aus der ein Sehnen aufsteigt; was wie Abendrot — und es verglüht nicht — über der seelischen Landschaft dieser Jahrzehnte zu trösten scheint, ist doch die Empfindung: es war die letzte "organische" Zeit, von der wir wissen.

Noch immer ift sie uns — und es ift, als wollten wir sie damit freundlicher beschwören — die Zeit unserer Großväter, unserer Großmütter geblieben. Noch immer sitt für uns hinter dem Fenster dieser Zeic und hinter den weißen Gardinen die alte Frau, und ihr Haar ist dicht, ob auch ergraut, sie liest in einem Buch, das wir alle kennen, und um sie ist Friede. Wir sehen diese Zeit in der Patina, die sie für unseren Blick angesetzt hat, und deren weiches Grün zaubert uns ein Idyll. Man wird aber erkennen, daß hier, wie nur irgendwann, Kampf gewesen ist, und daß hier wie stets Vergangenheit der Gegenwart lügt.

Kultur der Schinkelzeit: Immer ist Zeit in Ewigkeit und Ewigkeit in Zeit. Man ist sich dessen auch bewußt, daß Zeit irgendwie abzugrenzen immer ein Notbehelf bleibt; muß das aber schon geschehen, so wird man nicht etwa die Lebense daten Schinkels (1781—1841), sondern die Jahre 1789 und 1848 zu Grenzmarken setzen. Und damit steht dies Halbsjahrhundert zwischen zwei Revolutionen. Man wird im neptunischen Wellengang die vulkanische Eruption erkennen (Napoleon und sein Reich) und wie sie wieder in den Fluten versinkt — soweit, was se lebendig war, zu sterben vermag.

Man hört auf die Stimmen der in diesen Jahresläuften Lebenden, um zu erfassen, was ihnen ihre Spoche bedeutete.

Dorothea Schlegel empfindet diese Zeit (1808) als eine "geheimnisreiche, ahndungsvolle, vorbereitende", und Rahel schilt sie (1811) als die "des sich selbst ins Unendliche bis zum Schwindel bespiegelnden Bewußtseins"; damit sind gleichsam zwei Warten gestellt; die eine erschließt den

Blick in himmel und Wolken, die andere ins Menschensgetriebe.

Damals (1814) erschien Karl Friedrich von Savignys Schrift "Über den Beruf unserer Zeit zur Gesetzgebung", und der wesentliche Gedanke, den er darin durchführte, war, nachzuweisen, wie sehr Kraft und Wille des einzelnen an das Maß der Begabung seines Zeitalters gebunden sei und daß seder Kulturfortschritt mit Kultureinbuße verbunden sein müsse. Rahel aber hatte schon 1812 geschrieben: "Wissen Sie, was ich bemerke, woraus großenteils das Unglück der Zeiten besteht? Daß eine immer in die andere greift, und nicht die neue in die alte, sondern die alte noch in die neue."

Soethe, in dessen Blickeinstellung bei selbstherrlicher Perssonlichkeitswahrung immer ein Höchstmaß an Objektivität ist, zieh die Spoche zehn Jahre später (1825), daß eine mittelere Kultur gemein werde; dahin strebten, seiner Auffassung nach, die Bibelgesellschaften, die Lancasterische Lehrmethode und was nicht alles; auch mißsiel ihm, daß alles jett "ultra" sei, alles transzendiere unaufhaltsam, im Denken wie im Tun.

Dazu die Stimmen der Misvergnügten, der allzu jungen Bettina, des allzufrüh gealterten Grillparzer und des einigermaßen depossedierten Püdler-Muskau. Bettina, das Kind, sprach (1806) von einer Zeit der Sbbe, weil keine tiefere Erkenntnis, kein reiner Wille, den eigenen Geist zu steigern, sie treibe. Grillparzer, der Greis, glaubte (1822) eine Abnahme an Phantasie bei doktrinären und demagogisschen Bestrebungen, der alle Kunst töte, seststellen zu können, nannte die Nation (1848) wetterwendisch und in ihren Überzzeugungen unklar, und Püdler-Muskau meinte, der Zeitgeist gehe wahrlich in Siebenmeilenstieseln, weil — der Fürst selber

nur noch "Hintersassen", aber keine "Untertanen" mehr hatte. Daneben klingt Ernst Mority Arndts Ausspruch wie gesfestigtes Manneswort; er ist sich bewußt, in einer Zeit geistiger und politischer Umwälzungen und Bewegungen zu stehen, mit welcher wenige frühere Zeiten verglichen werden könnten (gesprochen ist das vor den Befreiungskriegen); auch begrabe die Zeit die eigenen Seburten so schnell, daß heute vergessen sei, was gestern gewesen.

Siner, dem es nicht vergonnt wurde, sich mit Taten ins Buch der Geschichte einzuschreiben, dem es vorbestimmt mar, als Sechsundzwanzigiähriger 1814 bei Montmirail zu fallen. dem denn nun aber freilich eine feltene Beobachtungsfähig-Peit, mit Ahnungsfraft verschwistert, gegeben war, Alexander v. d. Marwitz, schrieb etwa ein Jahr vor seinem Tode: "Es ift eine wunderliche und wirklich mustische Zeit, in der wir leben. Was sich den Sinnen zeigt, ist Praftlos, unfähig, ja heillos verdorben, aber es fahren Blige durch die Gemüter, es geschehen Vorbedeutungen, es wandeln Sedanken durch die Zeit und zeigen sich wie Gespenfter in mustischen Augenbliden dem tieferen Sinn, die auf eine plötzliche Umwandlung, auf eine Revolution aller Dinge deuten, mo alles Frühere so verschwunden sein wird wie eine im Erdbeben untergegangene Erde, mährend die Qulkane unter entsetzlichem Ruin eine neue, frische emporheben. Und der Mittel= punkt dieser Umgestaltung wird doch Deutschland sein mit seinem großen Bewußtsein, seinem noch fähigen und grade jett keimenden Herzen; seiner sonderbaren Jugend (ich meine die physische, unser junges Volt)."

Tiefer, scheint es, läßt sich diese Zeit in der Tat kaum bes greisen. Denn beides ist in den Worten des Fünfundzwanzigs jährigen, der Blick für die Kleinheit der Menschen, die Ahnung von der Größe des Geschehens. Und das ist vielleicht

immer so: die Menschen bleiben, die sie waren. Es ist aber ein Schicksal und ein Wille in solcher Zeit, die ruft sie auf und braucht sie, wie sie sind.

enn es wahr ift — und das trifft gewißlich zu — daß es dieser Zeit vergönnt war, ihren Lebenswillen in allen Äußerlichkeiten des Wohnens, Wirkens, Verkehrs zu eigenartigem Ausdruck zu bringen; sie ihr seelisches Empssinden in Einklang damit versetze; sie ihr Schicksal in entsprechendem Verstehen auf sich nahm; sie ihre Gemütszregungen in der Landschaft wiedererkannte, die Antwort auf Vaseinsfragen im Tode fand; sie demgemäß "Stil" im hohen Sinne besaß und ihn schöpferisch betätigte: — dann ist es auch wahrscheinlich, daß sie sich selbst ihren Mythos schuf.

Wenn es gelingen könnte, den Mythos dieser Zeitenspanne zu erspüren, dürfte man sich getrösten, von der lebendigen Zeele der Kultur der Schinkelzeit berührt worden zu sein.

s fällt auf, daß dieser Zeit eine neue Märchensigur entsteht, und das ist die Lorelei. Sie taucht in Brentanos Rheinmärchen auf und ist dort die Tochter der Phantasie, die sie mit einem schönen Jüngling, dem Widerhall, den sie in einem Felsen sitzend fand, erzeugte. Die Lorelei ist Hüterin des Rheinhorts, und wenn sie ein lautes Wort hört, oder ein Schiffer einen Schrei tut, so erschallt das Geschrei siebensfach, zum Zeichen ihrer Wachsamkeit. Bei ihrem Sintritt in die Dichtung der Zeit ist die Lorelei also nichts als das Scho, das in bestimmter Rheingegend vernehmbar wird. Aber die

Lorelei kehrt in Brentanos bekanntem Sedicht "Zu Bacharach am Rheine wohnt eine Zauberin" wieder und hat nun
bestimmte Physiognomie gewonnen und ein menschliches
Schicksal erfahren. Als eine Männerverderberin steht sie vor
dem geistlichen Sericht, aber, in tiefster Seele von ihrer
Schönheit ergriffen, vermag der Bischof nicht, sie zu verdammen. Sie selbst klagt ihre Schönheit als ihr Verderben.
Sie soll ins Kloster gebracht werden, erbittet aber als letzte
Sunst auf dem Sange dahin, auf einen Felsen steigen zu
dürfen, um in den Rhein zu blicken. Sie sieht den Schisser
im Kahne, nennt ihn ihren Liebsten und stürzt sich hinab.
Das Scho nimmt klagend ihren Namen auf.

Die Lorelei ersteht neu und abermals gewandelt in Sichendorffs Gedichten. Bei Namen genannt ift sie nur einmal im "Waldgespräch", sie warnt und betort und totet, die Bexe, und ihr Schloß steht auf hohem Felsen am Rhein. In dem Rurzen, im Zwiegespräch zwischen der Lorelei und dem ihr Verfallnen gehaltenen Gedicht fteht die Zeile: "Wohl irrt das Waldhorn her und hin." Aber wenn auch nicht bei Namen genannt, wird die Lorelei in anderen Sedichten Sichendorffs erkenntlich. Sie ift die "Zauberin im Walde", die Gold= haarige, die dem fußen Florimunde die Derle aus ihrer hals= Pette reicht und ihn in den Tod lockt: seit er gestorben und sie geschwunden, sind die Wunderlieder der Vogel und das horn im Walde verstummt. Sie ist abermals die Nixe auf dem Stein in "Der stille Grund", die ihr goldenes haar flicht und so wunderbar singt — und wo sie gesungen, da treibt halbzerschellt ein Nachen. Ein letztes Weben ihrer Wesenheit meint man aus dem Gedicht "In Danzig" zu erspuren, wenn auch nichts geblieben ift als ein Rauschen in der Luft, ein uraltes Lied, das erklingt und den Schiffer gefährdet. — "Ich weiß nicht, was soll es bedeuten, / Daß ich so

traurig bin —": Beine nimmt das Motiv auf und gibt ihm den letten, den ins Volksbewußtsein gedrungenen Ausdruck.

Was all diesen Sedichten gemeinsam (bei Betonung oder Verwischung des rheinischen Ursprungs): Sine Frauensgestalt entwächst der Landschaft. Sie singt, oder es ist doch um sie herum ein Klingen. Sie lockt in den Tod.

Noch weiß man nicht, was diese Gestalt für das Zeitzbewußtsein bedeutet, und ob das in ihr seinen Mythos gezfunden haben kann.

## Der Schattenriß der Zeit

orin hatte doch Rahel das Unglück der Zeiten erblickt? "Daß eine immer in die andere greift, und nicht die neue in die alte, sondern die alte noch in die neue." Von der Spoche, die hier vergegenwärtigt wird, gilt das bis in des Wortes letzte Schwere. Und die "alte" Zeit war diesmal gewiß nicht die "gute", sie trug darüber hinaus die Physiognomie seelischen Greisentums

und den hippolratischen Zug.

Ein gealterter und vereinsamter Mann — in lebensferner Damonie - hatte Friedrich der Große die langen späten Tahre seiner Regierung hindurch den preukischen Staat gelentt: - es war ein ausgesprochenes Altersregiment in Habgier und Lüsternheit, Willkür und Schwäche, das sein Nachfolger Friedrich Wilhelm II. führte. Die unselige ameite und dritte Teilung Dolens bezeichnen die außere Dos litik in ihrem ungezügelten Machthunger, das Wöllnersche Religionsedikt die innere in ihrem schwächlichen Miftrauen. Wie es damals am Hofe und in der Stadt ausgesehen, erfährt man aus einer Schilderung Schadows, des gewiß 3us verlässigen, die Varnhagen aufgezeichnet hat: "Bur Zeit Friedrich Wilhelms II. herrschte die größte Liederlichkeit, alles besoff sich in Champagner, fraß die größten Ledereien, fronte allen Lusten. Sanz Dotsdam war wie ein Bordell; alle Familien dort suchten nur mit dem Könige, mit dem

Hof zu tun zu haben, Frauen und Töchter bot man um die Wette an, die größten Adligen waren am eifrigften. Die Leute, die das wüfte Leben mitgemacht haben, sind alle früh gestorben, zum Teil elendiglich, der König an der Spiße." — Dem Erben blieb die Hinterlassenschaft aus beidem, der Teilung Polens und dem Wöllnerschen Relizgionsedikt.

Denn diese Teilung Polens glimmt, wie Slut aus der Asche, im Fortgang der geschichtlichen Entwicklung bei sedem scharfen Luftzug wieder auf. Sie sindet in dem Frieden zu Basel (1795), in dem Deutschland das linke Rheinuser eins büßen sollte, ihre naturgesetliche Ergänzung, sie erneut sich in gewisser Weise im Frieden zu Campo Formio (1797), im Frieden zu Luneville (1801). Man könnte in dem unwürdigen Länderschacher, der (1803) im Reichse Deputationshauptsschluß zum Austrag kam, und in der Errichtung des Rheinsbundes (1806) die Anwendung dieser Machtpolitik auf Deutschland selbst, das Sichaustoben einmal wachgerusener gewalttätiger Instinkte sehen. Dem Wöllnerschen Religionse edikt aber war in der Reaktionszeit, die auf die Freiheitse Kriege folgte, etwas wie Auferstehung und ein sehr uns geistiges Psingsten beschieden.

Besteht eine Art neptunischen Wellenganges zwischen den Revolutionen, der großen französischen des Jahres 1789 und der sehr schmächtigen deutschen 1848, mag man die revolutionär aufgerufene Zeitstimmung im Bilde eines Meeres begreisen, das Winde aufpeitschen, das gestillt wird, um wieder anzuschwellen, immer aber die schweren Wogen in gleichbleibender Richtung wälzt — so ist es, als bildete sich aus solchem Meer heraus unvorhergesehen, vulkanisch, ein felsiges Siland, das dann wieder in den Fluten versinkt: das Napoleonische Weltreich. Denn in dieser Zeitspanne ist

es, als wären alle Kräfte, hüben und drüben, unter viele fachem Atmosphärendruck gespannt, zum Ausbruch gekomsmen. Aber der Wellengang, ob auch unter dem vulkanischen Seschehen überhört, über der gigantischen Eruption aus den Augen gelassen, nimmt doch seinen sicheren und unaufshaltsamen Fortgang. And andererseits: dies Napoleonische Reich, ob nun auch unter den Fluten begraben, ist nicht tot, sowenig es Tod im Sinne des Aushörens für irgendein organisches Lebewesen gibt; es wirkt fort; Anschauungen, die es wachgerusen, Lebensgewohnheiten, die es gepflegt, politische Instinkte, die es großgezogen hat, wurzeln und keimen weiter, gewiß in Frankreich, aber auch in ganz Europa, und nicht zum wenigsten in Deutschland.

Man spricht von Reaktionszeit, wenn man an die Jahre nach den Freiheitskriegen denkt. Aber das trifft gleichsam nur das Kleid oder die Zeitunisorm mit den Ordenssternen. Man könnte, wollte man auf den lebendigen Organismus und den Blutgang in den Adern blicken, mit besserem Recht von Revolutionszeit sprechen. Denn das Streben nach politischer Mündigkeit ist im Volke nicht ertötet, es nimmt zu. Und sede der reaktionären Maßnahmen der Regierungen ist letzten Endes nichts als Stachel, es unter peinigenden Hautreizungen wachzuhalten.

Was diese Reaktion innerlich bedeutete, ist in den beiden Tatsachen, daß Schleiermacher in seinen Predigten und Universitätsvorlesungen polizeilich überwacht wurde (1823) und in dem Ausspruch des Ministers Sichhorn (1844): "Wenn Fichte käme und wollte setzt hier Reden halten wie an die deutsche Nation im Jahre 1808, ich wäre der erste, sie ihm zu verbieten", zur Genüge gekennzeichnet: es war der Versuch eines Kampses gegen den Seist. Man scheute nicht davor zurück, ihn in seinen lautersten Vertres

tern zu treffen. Man glaubte, den lebendigen Seift unter Stein und Mortel begraben zu konnen.

Den außerlichen Sang der Ereignisse kennzeichnen ein paar Daten, die wie Sprossen einer Leiter aufsteigen. Auf das Wartburgfest (1817) folgt der Aachener Kongreß (1818), dem humboldt bereits mit großem Migbehagen gusieht; an die Ermordung Kotsebues (1819) fügen sich die Wiener Schlugatte (1820), die die Vereinbarungen der Karlsbader Ministerkonfereng über Verschärfung der Zensur und Beaufsichtigung der Universitäten festlegen und Metternich die beherrschende Stellung sichern; die Teplitzer Beschlüsse (1833) mit ihrer weiteren Beschrantung der Rechte der Stande hinten nach; denn inzwischen bat die vorwarts= drangende Strömung aus dem fernen griechischen Freiheits= frieg (1821-29) Antrieb gewonnen, die Julirevolution des Jahres 1830, die polnische Revolution der Jahre 30-32 haben in naher Nachbarschaft die Welle hochgeriffen. Das Jahr 1833 aber bezeichnet, als Gründungsjahr des Deutschen Bollvereins, auf scheinbar abliegendem und anders geartetem Untergrund das Sinsetzen einer Bewegung, die irgend= wie in den damals als revolutionär empfundenen Wellengang einmunden und ihm neue, gleichsam dem Boden entstiegene Kräfte zuführen sollte.

Im Panorama dieses Zeitgeschehens steht die Figur Friedrich Wilhelms III. als die eines Besorgten und Zögerneden; er trägt, scheint es, hausväterliche Kleidung; ein Mahener an das, was in allem Wandel gesicherter Besitz bleiben sollte; ein Pslichtbewußter; eine Postkutschennatur, die eines Tages in der Sisenbahn aufwacht; ein kalligraphisch Schreiebender, dem haftende Geister diktieren. Folgt auf ihn (1840) Friedrich Wilhelm IV., so scheint nicht nur die erhöht stehende Figur, es scheint vor allem die Beleuchtung vers

ändert. Der Neuankömmling stellt sich nicht ins Tageslicht, er sorgt vor allem, daß künstliches Dunkel um ihn sei. Sin Anspruchsvoller, der wenig Ansprüchen genügt; ein Träumer, der Zukunft in Vergangenheit sucht; ein Begabter, der kaum zu geben hat; ein Unfruchtbarer; der Nichtverstehende und Unverstandne.

Man sieht, wie ein Mann — er ist zeichnerisch begabt — nach seinen Angaben und in Anlehnung an überkommene ehrwürdige Stile einen Altar bauen läßt. In seiner Sigensichaft als Oberhaupt der Kirche steht er im Begriff, die Sinweihungsrede zu halten — da fällt lebendiges Feuer vom himmel und auf den geschmackvollen Altar hinab.

In dieser Zeit war Jugendungestüm. Dem Vorwärtsschreitenden erscheint die erstiegene höhe niedrig. Vergegenwärtigt man sich aber diese Steinhardenbergische Gesetzgebung in ihrer menschlichen Auswirkung, so mutet das Erreichte ungeheuer an, das mahr= haft Wesentliche scheint gesichert zu sein. Aufhebung der Erbuntertanigkeit und freies Sigentumsrecht; Städteordnung; Gewerbefreiheit; dazu die Gesindeordnung des Jahres 1810: was feit Menschheitsgedenten als unerlähliche Menschheitsfron gegolten hatte, war abgefallen - man mochte nicht fagen, vom Sturmwind fortgeriffen, sondern vielmehr durch innere Triebkraft ausgeschieden - an jeden einzelnen war der Ruf ergangen, sich fortan aus eigner Kraft seine Arbeitsstätte im Staatsganzen und für das Staatsganze zu sichern, gewiß nicht Freiheit, aber der Raum gur Kraftentfaltung, gewiß nicht Gleichheit, aber die Möglichkeit, sich den Bevorzugten gleichzustellen, war gegeben. Auch vergist man heute viel zu leichtfertig die ungeheuren Schwierigkeiten, die zu überwinden waren und überwunden wurden. Um nur ein Beispiel anguführen: die Ritters schaft in Dommern besaß 260 Geviertmeilen, darunter 100 Quadratmeilen bauerliches Land; durch die Edikte des Jahres 1811 wurden 70 Quadratmeilen freies Sigentum der Bauern.

An diesen umwälzenden Neuordnungen, die doch zugleich Reuschöpfungen waren, bemessen, erscheint die Verfassungsfrage beinahe untergeordnet, so sehr sie auch in jenen Zeit= läuften im Brennpunkt des Interesses stand und als der eigentliche Masstab galt. In dem Deutschland, in dem unter Vorgang Bayerns (1818) die Sudstaaten eine Verfassung erhalten batten, mußte das Preußen der Stein=Bardenbergischen Gesetzgebung, und nicht einmal zu Unrecht, als das rückftändige, sogar als das fortschrittseindliche Prinzip erscheinen. Es ift aber, als ware das Bei= und Neben= einander widersprechender Züge wesentlich gewesen, dieser Zeit die ihr eigentumliche Physiognomie zu geben.

Widersprechend denn auch das Aussehn der Figuren, die damals als politische Geschäftsträger fungierten, der Diplomaten. In seinen "Denkwurdigkeiten des eignen Lebens" rühmt sich Varnhagen, als preußischer Gefandter am Badenschen hofe, der Badenschen Sache - es galt den Rudfall der Dfal3 - durch zahllose selbstgeschriebene Zeitungsartikel und Zeitschriftenauffätze, die selbstverständlich ungezeichnet blieben, gedient zu haben. Also ein höchst modern anmutender Typ: der Diplomat als Journalist. Und in denselben Denkwürdigkeiten erzählt derselbe Varnhagen von dem "Kollegen" Verstett, der sich in gleicher Angelegenheit beim Kaiser Alexander von Rugland Gehor verschaffte, zu weinen anfing, in Verzweiflungsausbrüche verfiel, in immer gesteigertem Weinen den Kaiser anflehte, bis der, einigersmaßen dekontenanciert, dem Bittenden willfahrte. Eine höchst patriarchalisch anmutende Figur: der Diplomat als herzensbeschwörer.

Die Zeit der unausgeglichenen Gegenfätze.

nd diese Zeit, die wir im Bilde von Großmutters Zimmer erblicken — an den getönten Wänden hängen die Schattenrisse, der runde Tisch vor dem Sosa ist sauber gedeckt, die bescheidene aber doch sehr sorgfältig zubereitete Mahlzeit wird aufgetragen — war eine Spoche der denkbar schwersten wirtschaftlichen Erschütterungen.

Man weiß, welch ungeheure Laften Napoleon den besiegten Staaten auferlegte - aus Preußen wurden nach der Schlacht von Jena 159 Millionen und im Verlauf der folgen= den Jahre weitere 300 Millionen gezogen, man kennt die Draxis der französischen Generale, die sich von den besetzten Städten die "Gloden abkaufen" ließen, man denkt an Schadow, der seine Goldne Medaille Rom in Kriegsnoten beis fteuerte, das "Gold gab ich fur Gifen" der eingetauschten Trauringe ist geradezu Symbol der Freiheits Priege geworden, man weiß aber auch von den Gehaltsabzügen, die die Beamten "freiwillig" auf sich nehmen mußten, und von den gefährlichen Folgen der Verordnungen über die Selbst= besteuerung des Haussilbers. In Kriegszeiten schien das alles ertragbar, aber der siegreiche Friede brachte laum Besse= rung. Die dauernden Militärtransporte hatten die Landftraken nahezu unbefahrbar gemacht; die Aufhebung der Kontinentalsperre hatte ein Anfluten englischer Waren zur Folge, und die etwa zu 30 Prozent unter Erzeugungspreis

angebotene englische Baumwollenware totete die einheimische Fabrikation: die fast durchgangig direkte Besteuerung in Dreußen lastete ungemein schwer; im Jahre 1820 setzte das ein, was man unter preußischem Sparsuftem versteht und was in harten Budgetkurzungen zum Ausdruck kam. Es war "die arme Zeit", und der Staatsrat berechnete, daß in gang Preußen nur etwa 8000 Familien jährlich 24 Thlr. zu fteuern vermochten; von inländischen Zeitungen und Zeitschriften wurden kaum 43 000 Exemplare verkauft; der Tagelohn für ländliche Arbeiter ftand in den altpreußischen Dros vinzen auf 3 bis 4 Sgr. Ein Aufschwung trat erft mit dem Jahre 1828 ein und war im wesentlichen der Motschen Finangführung zu verdanken. Es wuchs aber die Dichtigfeit der Bevolkerung auf der Geviertmeile in den Jahren 1816 bis 1831 von 2006 auf 2521 Köpfe, seit 1822 konnte der Konsum an Kolonialwaren ständig steigen.

Ermöglicht war die Durchführung der Stein-Hardenbergischen Sesetzebung mit ihrer Aushebung der Erbuntertänigkeit, ermöglicht war die Volksverpflegung in diesen Jahren lastender Teurung nur durch Thaers Anbahnung einer Intensivierung der Ackerwirtschaft: die Not hatte gleichsam aus sich heraus den helser gestellt. Für die Industrie bedeutete das Jahr 1833 mit Gründung des Deutschen Zollvereins den Ausschwung: bereits im Jahre 1844 sah Berlin im Zeughaus eine Industrieausstellung des Preußischen Zollvereins (der 1827 die erste Berliner Industrieausstellung vorangegangen war).

Seit 1826 erfreute sich Berlin der Sasbeleuchtung, 1838 wurde die Sisenbahn zwischen Berlin und Potsdam eröffnet: Varnhagen durfte verzeichnen, daß im Durchschnitt täglich über zweitausend Personen, an manchen Tagen bis gegen viertausend, fuhren.

Aber man gewinnt erft letten Sinblick in die wirtschaftzlichen Verhältnisse der Zeit, wenn man vergegenwärtigt, daß es die Spoche war, in der beides entstand: die großen Vermögen und das Proletariat. Merkwürdigerweise war es Hegel, der als einer der ersten Blickschärfe besaß, das zu erkennen.

— Man wünscht zu erfahren, wie sich in dieser Zeitspanne der schweren wirtschaftlichen Erschütterung die unserem Bewußtsein lebendig Gebliebenen durchs Dasein schlugen. Man begehrt aus dem Buch der allgemeinen Erwägungen hinaus und auf die Straße und in das bescheidene Heim.

Schon im Jahre 1799 müssen — in dieser Unausgeglichensheit der Sinnahmen und der Ansprüche — befremdende Zustände in Berlin geherrscht haben. Fichte, der sehr Zuverslässige, schreibt unter dem 17. August dieses Jahres aus Berlin an seine Frau: "Ich kenne einen Kriegsrat, der einen Besdienten in prächtiger Livree hält. Dieser kocht verwichenen Bonnabend für seine Familie ein halbes Pfund Rindsleisch und sechs Pfund Kartoffeln und Mohrrüben zum Mittagessen. Se sindet sich, daß das Fleisch nicht weich gekocht ist; es wird sonach nur das Semüse gespeist und das halbe Pfund Fleisch den andern Tag wieder gekocht zum Bonntagessen. Seine Frau wäscht das hemd, das sie den Sonntag tragen will, Sonnabends selbst in ihrer Stube und geht indes ohne hemd. — So sollen gar viele Berliner leben. So freilich können wir es nicht."

In diese nicht eben geregelten Verhältnisse bricht die Kriegsnot ein. Schadows tägliche Ausgaben für Sinquartiezrung betragen (1808) 7 Thlr., das Wiener Vermögen seiner Frau wurde bereits 1807 durch den Kurs auf den fünften Zeil gebracht. Von der Teurung des Jahres 1809 berichtet Wilhelm von humboldt getreulich und in Sinzelheiten seiner

Frau: Berlin sei zu einem Dorf geworden, man gehe im Frad zu Fuß an Hof, wenn man etwas bekannt sei, in Stieseln; das Rindsleisch kostet 4 Sgr. das Pfd.; für aufgenommenes Geld zahle man 15 Prozent; die Derordnung über die Abgabe von 6 Gr. auf das Lot vom Haussilber habe zur Folge, daß die Leute ihr Lilbergerät vielfach vergraben; viele lassen sich mit Fleiß übersahren, um dergestalt zu einem Schmerzensgeld zu kommen; es gibt ihrer aber auch, die statt des gesorderten Mindestmaßes von 5 Prozent eine freiwilige Abgabe von 10 Prozent ihrer Besoldung leisten: "Du glaubst nicht, was die Besseren hier setzt patriotisch sind." Noch im Jahre 1814 ist die Teurung arg: "Wir aßen für 1 Thr. 4 Gr. Courant Salzeier und Salat", schreibt Schleiermacher aus Belig.

Die Schwere der Hungersnot brachte der Winter 1816 auf 1817, ju der der troftlose Juftand der deutschen Der= kehrsperhältnisse das seine beitrug: 20000 Deutsche murden zur Auswanderung gezwungen, von denen etwa ein Zehntteil nach dem ruffischen Dolen 309: Varnhagen fand die Auswanderer in solchen Scharen und in so beklagenswertem Zustand Morgen für Morgen vor der Tur seiner Amtswohnung in Karlsruhe, daß er es nicht übers Berg brachte, sie unverpflegt weiterzichn zu lassen; Rabel, die half, wo sie helfen konnte, und der sich beim Anblick so vielen Clends das Berg gusammentrampfte, schrieb, daß man Brot aus Baumrinde effe und tote Pferde wieder ausgrabe, und Dorothea Schlegel 309 als Moral aus so trüber Erfahrung den Satz: "Alles, was die Regierungen bergeben, alle Almosen, Zuschüsse usw. werden nicht die wieder wohlhabend machen, die durch Kriege, mangelhafte oder gar verkehrte Anstalten, durch Luxus, Inglauben, Dopulation, Maschinen, Tabellen und egoistische Berechnungen elend gemacht sind."

Bereits 1826 tritt eine Finanzkataftrophe ein, und Lea Mendelssohn schreibt: "Hier allein sind achtzehn Häuser gefallen, worunter die festgegründetsten... Bekannte von uns sitzen im Sefängnis, andere haben sich das Leben genommen; die Zerstörung, Mutlosigkeit, der gegenwärtige Ruin und die trübe Aussicht für die Zukunft sind nicht bange genug zu schildern." Im Jahre 1831 wird Schinkel zu Beratungen zugezogen, ob es möglich sei, der Arbeitslosigkeit durch Inangriffnahme öffentlicher Bauten zu steuern, aus dem Jahre 1841 hört man von neuer Teurungswelle: "Alle Preise steigen, das Seld allein wird wohlfeiler."

Und dazu bleibt — dunkler Hintergrund zu allem Wechsel des Zeitgeschehens — das gespenstische Stend der Weber im schlesischen Sebirge. Varnhagen notiert (1844) in sein Tagebuch: "Der Oberpräsident von Merckel hat aus Schlesien berichtet, die Not der Weber im Sebirge sei nicht so groß als der Lärm, den man davon mache; auch sei seine außerordentliche, sondern nur die gewöhnliche, seit vielen Jahren dort einheimische; so gut wie dieses Jahr hätte man schon vor zehn Jahren dort Unterstügung bedurft, würde man auch nach zehn Jahren noch derselben bedürfen. Dieser Vericht war hier den Oberbehörden und dem Hose ganz willkommen, dergleichen hört man gern, das Sewissen wird erleichtert und die Sorge ruht aus."

Sewiß, der Tag füttert den Tag und macht ihn wieder hungrig. Man verschließt den Blick vor den Sewaltvorgängen, um mit dem Bürger wohl eingezäuntes Dasein auszugenießen — nur daß hier auch der Zaun morsch und baufällig geworden ist.

Man betrachte die Sehaltsabstufungen etwa des Jahres 1822. So scheint in keinem Verhältnis zu stehn, wenn der Oberbürgermeister von Verlin ein Sehalt von 5500 Thrn., der Bürgermeifter ein Gehalt von 3500 Thlrn. bezog, mahrend E. I. A. hoffmann als Kammergerichtsrat nur 1600, der Baurat Langerhans nur 1380 Thlr. erhielt. Und man blidt tiefer in die sozialen Verhaltnisse der Zeit hinein, wenn man zu den Subalternen hinabsteigt. Der erfte Rendant von Berlin stand sich auf 1050 Thlr., ein Stadtsekretar auf 1100, ein Registrator auf 700, ein Kanzlist auf 450, die Nuntien wurden mit 300, die Magistratsdiener gar mit 150 Thlrn. abgefunden. Schleiermacher bezog 1802 als "Hofprediger" in Stolpe - er verabscheute den Titel - 630 Thlr., er veranschlagte seine Sinnahme aus Kollegiengeldern in Halle 1804 auf 30 Thlr. im Semester, während er im Jahre 1830 in Berlin allein seine Kolleggelderausstände auf 12000 Thlr. bezifferte, die Witwenpension für seine Frau aber nur 460 Thir. jährlich betrug. Die hochsten Gehaltsstufen lernt man durch die humboldts kennen: Staatsräte bezogen 1810, aber auch noch 1820, 2000 Thlr. Gehalt, Minister (1810) 8000, humboldt als Gesandter in Daris (1814) 26000, Bülow als Gesandter in London (1827) 25000 Thlr. Im Jahre 1842 sind die Ministergehälter auf 12000 Thlr. gestiegen, Savigny aber bezieht 4000 Thlr. mehr als jeder andere Minister. - Der Kriegsrat aber, von dem Fichte erzählte (1799), der 800 Thir. Besoldung hatte, bezahlte für einen guten Bedienten monatlich 12 Athlr.

Die Wohnungspreise — man nimmt zunächst wieder das Jahr 1822 als Norm — hielten sich in bescheidenen Grenzen. Man fand in Berlin ein Logis von 4 Stuben und Zubehör am Mühlendamm für 120, am Neuen Packhof für 180, am Gendarmenmarkt für 210 Thlr., eine Parterrewohnung von 6 Zimmern Unter den Linden für 300 Thlr. Im Jahre 1810 berechnet Schleiermacher eine Berliner Beletage in bester Gegend auf 250 Thlr., humboldt mietet im selben Jahr die

untere Ctage im Reußischen Dalais, Leipziger Str. 3, mit 22 bis 24 Diecen für 550 Thlr. — der Preis habe "ehemals" 800 Thir. betragen. Für möblierte Zimmer zahlt Fichte in Berlin (1799), drei Fenfter vorn hinaus, eins hinten hinaus, 360 Rthlr., im Jahre 1808 zahlt Dorothea Schlegel in Wien für eine möblierte Wohnung - "vier Treppen hoch und der Singang zum Zimmer durch das kleine, ziemlich dunkle Schlafzimmer, ohne Bettgardinen, ohne Fenftergardinen, die Meubles gang ordinär und ungufammenpaffend, aber reinlich und rechtlich, ohne Lehnstuhl, ohne Sofa, bloß geflochtene Stühle" - 60 Dapiergulden, Borne aber findet 1821 in Stuttgart zwei fehr schone Zimmer mit Aussicht ins Freie für 10 Gulden, in Frankfurt gablte er 15. Rietschel hatte 1837 in Dresden ein haus mit Garten für 10000 Thir, gekauft, er verkauft es 1847 für 20 500 Thir. die Bauser werden seiner Ansicht nach im Wert fallen, da tausend Wohnungen freiftunden und immer mehr gebaut merde.

Man gewinnt über den Sehältermaßstab hinaus Einblick in die Sesamtkosten gutbürgerlicher Lebensführung. Im Jahre 1790 glaubt Humboldt, mit seiner Caroline von 1600 bis 1800 Thlrn. gut leben zu können, 1795 berechnet Fichte die Kosten seiner Verliner Lebenshaltung auf 1200 Athlr. im Jahre, Schleiermacher gibt seiner Frau 1810 für den Sessamthaushalt (ausschließlich Wohnung) 75 Thlr. monatslich — Humboldts Freundin, die bescheidene Charlotte Viede, schlägt sich (1815) mit 10 Thlrn. monatslich durch — Humboldt verbraucht auf seinem Sut Burgörner 1822 für vier Personen in der Woche 5 Thlr. 21 Sgr., das ist 20 Sgr. pro Tag, 5 Sgr. für die Person. Börne bezahlt sehr guten Mittagstisch im ersten Sasthof Stuttgarts 1822 mit 42 Kr., Alexander v. d. Marwis bringt mit Rahels Hilfe

seine Geliebte, die ein Kind von ihm erwartet (1812), bei sehr ordentlichen Berliner Bürgersleuten unter und hat für Quartier und gute Verpflegung den Tag 8 Gr. 3u bes 3ahlen. So bescheidener Preisbemessung (Rahel versichert, und man glaubt's ihr, daß die Leute beinahe nichts dabei verdienen) entspricht es, wenn Vörne 1821 erzählt, daß im Münchener Krankenhaus die Sesamtpflege nicht mehr als 1 Gulden 30 Kr. koste, und das herrnhuter Vrüderhaus (1822) in Vresden Kost für Vedürftige 3u 6, 8, 10 Gr. pro Person abgibt.

Die Sommerwohnungen waren wohlfeil (Rahel mietet 1808 in der Schloßstraße in Charlottenburg Stube, Kammer, Küche für 6 Thlr. monatlich), doch hört man auch von billigen Reisen. Schinkel kommt 1824 auf der Reise nach Neapel mit seinem Freund Waagen zusammen mit den mitgenommenen 600 Thlrn. aus, und Kügelgen — das klingt nun freisich ganz wie das Märchen aus der guten alten Zeit — kehrt im Frühsommer 1819 in dem Städtlein Öderan bei einem Wirte ein, wird mit Nierenbraten, geschmorten Pflaumen, Butter und Käse beköstigt, erhält gutes Nachtzguartier, Kassee und frisches Weißbrot zum Frühstück, und hat dafür zu zahlen "zwei Groschen und acht Pfennig — wenn es dem jungen Herrn nicht zuviel ist".

Derhältnismäßig hoch waren — und das spricht für den Geist der Zeit — die Honorare für künstlerische Leistungen. E. T. A. Hoffmann bezog als Kammergerichtsrat ein Sehalt von 1600 Thlrn., für eine mittellange Erzählung erhielt er ein Honorar von 330 Thlrn. Unter dem Siegel des Seheimnisses teilt Humboldt 1797 Caroline mit, daß Goethe 1000 Athlr. für "Hermann und Dorothea" bekommen habe — "das macht 12 Gr. für jeden Ders" — dagegen sind Grillparzers Honorare (500 Gulden Papiergeld für die "Ahn-

frau", 3 Dukaten für "Sappho") befremdend niedria. Im Jahre 1809 verschafft Humboldt Rauch eine jährliche Dension von 400 Thlen., im Jahre darauf sichert er Zelter eine Dension von 500 Thlen. (Caspar David Friedrich bezieht 1824 als außerordentlicher Professor in Dresden nur 200 Thlr., Rietschel 1832 als Professor in Dresden nur 300 Thlr.). Dagegen verdient Zelter mit feiner Musik am Auferstehungstage (1807) 800 Thlr., mit seiner Karfreis tagsmusik (1818) 1551 Thle., Rauch erhält — der Könia ift gegen ihn verärgert, und die Bezahlung fällt daber "fehr Parg" aus — für die Königin Luise etwa 8000 Thlr. (1836). Am erstaunlichsten sind die Sinnahmen, die der Kongreß von Aachen Friedrich Gentz, dem offiziosen Schriftsteller, einträgt -: Varnhagen veranschlagt sie auf 4400 Dukaten, 700 Dfund Sterling, 6000 Gulden, wobei nur die größten Beträge berüdsichtigt feien.

Trotsdem die arme Zeit, und die Jahre lagen nunmehr weit dahinten, da Alexander v. Humboldt sich 1804 in Paris samtene gestickte Kleider für 70 Louisdor hatte ansertigen lassen. Der Bürger hatte 1822 Gelegenheit, Leibröcke für 16—20 Thlr., Überröcke für 7—22, Tuchbeinkleider für 5 bis 8, Sommerpantalons für 3 Thlr. zu kaufen. Kostspielig war auch die Frauenkleidung nicht, bis auf die modischen Schals. Bei der Morgenpromenade in Franzensbad sollen die Kaschmirschals zu 1500 Thlr. und mehr den Kies der Alleen "gesegt" haben.

Noch fehlte seder soziale Ausgleich. Man denkt an Hegel zurück und daß er Blick für beides hatte, das Aufkommen der großen Vermögen und das Entstehen des Proletariats. Es ist die Zeit, in der die Rothschilds zu einer Weltmacht wurden, die Zeit auch, in der die Maschine (zumal in England) die Tausende entrechtete und verstlavte. Friedrich

Wilhelm IV. aber plante (1843) den "Schwanenorden" zum "ritterlichen" Kampf gegen Armut, Slend und Not.

E sift die Zeit der tiefen, bis an die Wurzeln des Staats-lebens greifenden Erschütterung der Autorität. Wohl murde an Autorität damals auch in Familie und Gefellig-Peit, in Standesgeltung und Geburtsvorrechten gerüttelt. - bis aufs lette der Grundlage beraubt wurde sie im ftaats lichen Gefüge. Und was das Merkwürdige ift: diefer Umfturg kam auf Rechnung derer, die alles dabei zu verlieren batten. Es waren die Fürsten, die das Fürstentum seines Ansehns beraubten.

Der Ausgang auch dieser Bewegung ift in den Teilungen Polens zu suchen. hier ist Treitschke unverdächtiger Zeuge, und er schreibt: "Wenn die Teilung selber eine Tat gerechter Notwehr war, so zeigte doch die Wahl der Mittel den sitts lichen Verfall des Preußischen Staates. Durch Wortbruch und Luge, durch Beftechung und Rante jeder Art erreichte er sein Ziel." Und Wortbruch und Luge, Bestechung und Ranke blieben die Mittel in jenen haflichen Vorgangen, die der Reichs Deputationshauptschluß des Jahres 1803, die Mediatisierungen von 1806 bezeichnen, nur mit dem Unterschied, daß deutsche Fürsten hier auf solche Art widereinander wüteten, jeder Würde vergaßen, auch der, die gesellschaft= lichem Anftand Selbstverständlichkeit bleiben sollte. Nicht einmal an Szenen des Zuhältertums gebrach es. Und kaum einer diefer Fürften, dem die Erkenntnis gekommen mare, wie groß der Verluft bei folchem Gewinn mar. Letten Endes bezahlte man die Landerfetzen mit dem Fürstentum als foldem.

Es ist denn auch ein bedenkliches Zeichen der Zeit, wenn Lurz vor der Schlacht von Jena mehrere Prinzen des königlichen hauses, im Verein mit Stein und Blücher, es für angängig oder notwendig erachteten, einen "Appell" an den Konig zu richten, der nichts anderes bedeutete, als ihm seine Dolitik vorzuzeichnen. And dann sind es gerade die Jahre der Erneuerung des Dreußischen Staates und der Freiheits-Priege, die der königlichen Autorität schweren Abbruch tun. An diesem Wege stehn die Tafeln mit den Namen der Schill und Vord wie Meilensteine. Gewiß, Varnhagen übertreibt, wenn er schreibt: "Alle Berichte und Erorterungen bestärken mich in der alten Aberzeugung und Ginsicht, daß niemand wegen der Unfälle iener Zeit zu beschuldigen ift als der König selbst; er hat den ganzen Verlauf des Unglud's bereitet und herbeigeführt. Ich muß aber noch weiter geben und behaupte, die herftellung im Jahre 1813 ift nur geschehen, weil der König nicht einwirkte, sondern übermunden und beseitigt war, überwunden durch die Franzosen, beseitigt durch Yord, hardenberg, Scharnhorft, Blücher; Dreußen mar damals ein Gemeinwesen ohne Konig, doch wurde der Name geehrt und benutt." — Übertreibung gewiß, aber doch eben Übertreibung aus dem neuen Zeitempfinden heraus.

'Und wie gehn die Freiheitskriege zu Ende? In dem erneuten Länderschacher des Wiener Kongresse, und wieder
verlieren die Sewinnenden. Sist aber, als sollte sich solche
Saat immer wieder und aus sich selbst erneuern, und als
schösse sie dadurch zugleich üppiger ins Kraut. War dieser
Länderschacher in sich schon Satyrspiel, und verschmähten es
die Fürsten nicht, sich auf solcher Bühne in Rüpelmasken
vor aller Öffentlichkeit zu zeigen, so stellten sie sich in den
Streitigkeiten um den Rückfall der badischen Pfalz in häße
licherer Nacktheit zur Schau.

Man vergegenwärtige, und es ift ungeheuerlich: als der Großherzog Karl von Baden im Jahre 1818 starb, war der gesamte Hofstaat davon überzeugt, er sei auf Seheiß des Königs von Bayern vergistet worden! In Wirklichkeit scheint seine geheimnisvolle Krankheit allerdings anderen Ursprungs gewesen zu sein. Alexander von Sternberg nennt sie "der Art, daß sie keuschen Frauen ein Entsetzen eins

flößt".

Der makellose Hausvater, der tief innerlich anftändige Mensch: dennoch mußte auch Friedrich Wilhelm III. wie unter einer Geißel des Zeitgebots an der Erschütterung der Fürstenautorität, und sei es gerade Praft seiner angstlich bürgerlichen Sigenschaften, mitwirken. Der Durchschnitts= souveran der Zeit schien es geradezu als seine Sendung auf= zufassen, das Fürstentum gehässig, lächerlich, verächtlich zu machen. Was der Londoner Chescheidungsprozes, der sich jum großen Teil auf deutscher Buhne und bei weit offenem Vorhang abgespielt hatte, an Schmutz zutage gefördert, wie er deutsche hofe und deutsche Diplomaten in aller erdenkbaren Gesinnungsniedrigkeit gezeigt hatte (1820), mar Kaum einigermaßen in Vergessenheit geraten, als das uns würdige Spiel des Herzogs Karl von Braunschweig (1823) dafür sorgte, die Gemüter von neuem aufzureizen. Und wieder ein paar Jahre später: - "Ich ging spazieren (in homburg) in das Lesezimmer, in den Spielfaal; der Kurfürst von heffen in weißem haar und Bart faß wieder unter allem Gesindel und spielte mit Rollen Goldes, schimpflich anzusehen!" (Varnhagen).

Sewiß, es war auch früher von deutschen Fürsten gessündigt worden; nur, daß eben damals, in dieser Zeit der Großväter und Großmütter, das Zeitbewußtsein wach gesworden war und daß — Lächerlichwerden gefährlicher ift

als Schandtat. Noch gibt es eine Autorität unter Furcht, Leine bei Übersehen und Geringschätzung.

Und das war das Unheil, daß sich Komik auch an die nahezu tragische Figur des vierten Friedrich Wilhelm heftete. Man war nun doch "sehr früh aufgestanden" und empfand ihn als einen "Derspäteten". Der Kreis von Männern, die er um sich scharte — als überlebte Greise sielen diese seine geistigen Paladine dem Spott anheim. Man erzählte sich von seinen wunderlichen Manieren, wie er alles, was er benutzt hatte, Mantel oder Bürste oder Schnupftuch, einfach zu Boden fallen ließ — und lächelte. Man besaß geschärftes Gewissen schwanenorden — und lachte.

Dazu die Sünden der Beamten, die im verfassungslosen Staat nicht den Tätern selbst, sondern den Staatsobershäuptern zu Lasten sielen, und das um so schmerzlicher, als immer noch Shrsurcht da war, und Zweisel an ihr würgte. Grillparzer spricht von dem Vorgehn gegen die sehr harmlose Sesellschaft "Die Ludlamshöhle" und schreibt: "Es war damals ein Polizeidirektor in Wien, den ich wohl einen Schurken nennen dars." Prozesse gegen Männer wie Jahn und Arndt, das Zensurverbot (1824) gegen Fichtes Reden —: aber es wußte doch sedermann, der nur ein Mindestmaß an Bildung besaß, daß der Staat sich gegen seine treuesten Diener, der König gegen die, die ihm sein neues Preußen geschaffen und geschenkt hatten, ganz ohne Anlaß versündigte.

So begreift man: es ist die Zeit, in der die politischen Morde aufkommen, in der der Sozialismus bei den Massen Singang kindet.

Aber wie immer in dieser Zeit die Widersprüche beiseinander wohnen: Trug ein unverantwortliches Beamtentum in falscher Dienstbeflissenheit dazu bei, die Fürstens

autorität zu untergraben, so erstand doch eben damals recht eigentlich die preußische Beamtenautorität. Den Beamtensstaat zu schaffen und sest zu gründen, das war, auss Wesentsliche angesehen, Hardenbergs letzte Regierungshandlung ges wesen. Die gedieh ihm. Die überlebte ihn. Treitschke zeichnet das Bild: "Wenn die steisen, sparsamen Berliner Seheimen Räte im Sommer nach Karlsbad oder Ems kamen, um sich von den Plagen des arbeitsreichen Winters zu erholen, dann ärgerte sich der gemütliche süddeutsche Badegast an dem scharf absprechenden Wesen der gestrengen herren um so gründlicher, da er ihnen die geistige Überlegenheit selten bestreiten konnte." Und Brentano läßt sein Sedicht, in dem er alle Jugendnöte auszählt, in den Trostvers ausklingen:

"So geplackt und so geschunden, Tritt man endlich in den Staat; Dieser heilet alle Wunden, Und man wird Seheimerat."

Die Zeit der niedergehenden staatlichen Autorität, — aber man begreift diese Spoche erst vollends, wenn man sich vergegenwärtigt, daß eben damals Altväteranschauung, oder etwas wie Familiensinn, oder politische Romantik, zu wärmendem Herdseuer geschürt, aufgeboten wurden, die schwindende Autorität zu ersetzen, vielleicht durch etwas Bessers, durch etwas wie bürgerliche Liebe. Bei aller Kärglichkeit der königlichen Persönlichkeit, — man wünschte sich, und darum erfand man sich Anekdoten:

Nun hatte Friedrich Wilhelm III. den Mann, bei dem er in den schlimmen Königsberger Tagen gewohnt hatte, in Berlin im Tiergarten angetroffen, erkannt und ins Theater eingeladen; nun hatte er dem Müller von Sanssouci, der, in Not geraten, ihm seine Mühle zum Verkauf angeboten hatte, durch eine Geldzuwendung sein Sigentum erhalten...

Wenn Fürstenautorität in diesen Zeitläuften bis auf die Knochen abfaulte — von unten war dieser Prozeß nicht auszegangen.

amals aber, in dieser Spanne zwischen den Revolutionen und in dieser Spoche niedergehender Autorität erwuchs, was recht eigentlich Seele der Zeit ist: das neue Vaterlandsgefühl.

Man blide den Bildnissen, die uns aus diesen Jahrzehnten und zumal denen der Freiheitstriege überkommen sind, in die Augen, es ist ein Leuchten darin, und das heißt bei Jüngslingen und Männern freudigere Todesbereitschaft, bei Frauen, aber auch schon bei Jungfrauen, demütigere Mutterschaft.

Der Vaterlandsbegriff war Preußen aus Friedrichs des Großen Liegen erwachsen; das Gefühl entzündete sich recht eigentlich an Napoleons Gewalttätigkeit.

Wenn man auf den einen blickt, Schleiermacher, der dies Gefühl vorlebte, dann meint man die Jahre festlegen zu können, in denen es, scheinbar ungesäte Pslanze, dem Boden entwuchs. Im Jahre 1804 schreibt Schleiermacher in einem Brief: "Auch ist es mir wirklich etwas, im Vaterland zu bleiben, in einer alten und sicheren Ordnung der Dinge, unter einerlei Schicksal und Gesetz mit den meisten Menschen, die ich liebe, und zwar unter Gesetzen, die ich mir schon anzgeeignet habe, die ich im Ganzen liebe und ehre und weiß, daß sie zum Guten hinführen können und sollen" —: so spricht der Pfahlbürger. Und nun im Jahre 1806, abermals in einem Brief: "Bedenken Sie, daß kein einzelner bestehen, daß kein einzelner sich retten kann, daß doch unser aller Leben eingewurzelt ist in deutscher Freiheit und deutscher

Sesinnung, und diese gilt es" —: Worte des in Begeisterung Entflammten, und ein paar Monate später wird Deutschland bereits der unvernichtbare Kern Europas genannt.

Und gleichzeitig (1807) taucht nun bei Fichte die Forderung einer Vaterlandsleidenschaft auf - "nicht der Geift der ruhigen burgerlichen Liebe der Verfassung und der Gefete, sondern die verzehrende Flamme der höheren Vaterlandsliebe, die die Nation als Hülle des Ewigen umfaßt, für welche der Edle mit Freuden sich opfert und der Unedle, der nur um des ersten willen da ist, sich eben opfern soll", eine Auffassung, die später ähnlich bei Begel wiederkehrt und aus der Überhitzung flimmert. Das aber, wissen wir, ift immer geschichtliche Notwendigkeit: jede Wahrheit, gleich= viel ob des Gefühls oder der Erkenntnis, muß im Superlativ hinausgerufen werden, um im Positiv zu wirken. Und doch tut es wohl, aus demselben Jahr das besonnene Wort Ernft Morit Arndto zu vernehmen: "Wir wollen durch die Bürgerschaft zur höheren Menschlichkeit: darum mussen wir unser Volt und unser Vaterland lieben."

Bur Facel, an der sich das Sefühl entzünden konnte und die ihm leuchtete, wurde recht eigentlich die deutsche Sprache. Sie galt denn auch Fichte als die beinahe einzig lebendige unter abgestorbenen Schwestern, und Humboldt schrieb noch 1816: "Man mag sagen, was man will, so ist die deutsche Sprache der einzige Schlüssel der Menschheit." Aus solcher religiösen Versenkung in den Seist der Sprache erwuchs auch die Anschauung des deutschen Charakters, die damals allgemein wurde; die Humboldt übernahm und der er doch den an eigenem Erleben abgetönten Ausdruck lieh, wenn er (1818) an Caroline schrieb: "Bch glaube wirklich, daß der deutsche Charakter, auch in der Masse, durchaus der menschlichste und mithin edelste ist. Er hat gewiß am wenigsten von der Heftig-

keit und Gewalttätigkeit, die im einzelnen tierisch und in der Masse wie eine Naturmacht, Sturm und Alngewitter ersscheint. Es ist selbst gut in ihm, daß er, ohne Not, nicht eins mal als Masse zu handeln liebt, das individuelle Dasein vorzieht, und daß nur wenig dazu gehört, damit er in diesem sich vom bloßen Naturwillen zu einiger, mehr oder minder hohen Ideenbeschäftigung erhebt."

In einem humboldt zum mindesten mußte denn auch die Empfindung wach werden, in welchem Geiste die damals eruptiv aufgeisernde "deutsche Frage" begriffen werden mußte, konnte notwendigerweise nur Scham darüber sein, wie sie migbraucht wurde. Ein anderer begab er sich auf den Wiener Kongreß, ein anderer verließ er ihn. Aber bereits 1813 durchschaute er Metternich und daß der nicht begreife, daß es wirklich im intellektuellen und moralischen Sinne ein Deutschland gebe, das nicht Preußen und nicht Öfterreich sei, und erstaunlich frühe kam ihm das Bedenken, der Aufschwung im handeln konne mit geistigem Niedergang verbunden sein; später sah er Plar, daß das beiseitegeschobene Dreußen Beruf und Möglichkeit besessen hatte, für Deutsch= land und Europa vorandeutendes Beispiel zu fein. Schleiermacher aber blickte bereits 1813 nach einem wahren deut= schen Kaisertum aus, fähig, das ganze deutsche Volt zusammenzuschließen, dabei bereit, den einzelnen Landern und ihren Fürften ein hochftmaß an Freiheit zu laffen.

War der Niedergang des Autoritätsempfindens dem deutsichen Volk recht eigentlich von seinen Fürsten, ihrer Schwächslichkeit und Würdelosigkeit diktiert worden, so war dies neue Vaterlandsgefühl, bodenkräftig erwachsen, als ein Seschenk des Bürgertums, zumal des geistig lebendigen, dem Volksganzen, aber auch den Fürsten, dargebracht worden. Kunst, Wissenschaft und heer hatten in ihren geistigen Vertretern

zusammengewirkt, den lebendigen Samen zu streuen, und so ist es früh als Symbol empfunden worden, daß sich in der Frühstunde des Tages, an dem das Blücherdenkmal in Berlin enthüllt werden sollte, drei Männer auf dem noch menschens leeren Platz zusammensanden: der Schöpfer des Denkmals,

Rauch, Begel und Oneisenau.

Die wirtschaftlichen Verhältnisse sollten das ihre dazu beistragen, der einmal entzündeten Flamme Nahrung zu bringen. Pferd und Wagen standen in dem verarmten Deutschland nur noch einer sehr kleinen Minderzahl zu Gebote, die Fußereisen waren aufgekommen. Nicht nur mehr der Handwerksbursche, auch der Student und junge Künstler, auch gereiste Männer pflegten sich auf Fußwanderungen zu begeben, sie befreundeten sich dem Lande inniger, der Preuße lernte in seinem sächsischen Quartiergeber den Deutschen kennen.

Nichts spiegelt deutlicher die innere Entwidlung als das

Bild, das sich der Bürger vom Militar machte.

Im Sommer 1798 weilte Ernft Mority Arndt zwei Monate in Wien und legte seine Eindrücke in einem Buch nieder. Dem österreichischen Soldaten, heißt es da, sehle das Point d'honneur ganz, er stehe unter dem untersten Pöbel; die Unteroffiziere seien gebildeter als die Offiziere. "Ich will keineswegs die Preußen in Schutz nehmen, die wieder zu hölzern und steif sind, aber als bessere Soldaten erscheinen sie wirklich, und genießen auch bei ihren Untergebenen und im ganzen Staate einer größern Achtung." Und nun das Militär, das in die Freiheitskriege hinauszieht: "Die Konsskription kommt hier gar nicht zustande, so viele Menschen lassen sich anwerben: die wohlerzogensten; Juden und alles; ach! es möchte seder den alten Ruhm wieder aus der Erde graben. Wie die seigneurs sehen unsere Soldaten aus, hößelich, comme il faut: wie die Franzosen. Sie bekommen keine

Schläge mehr!!" So Rahel. Aber die Wendung tritt abermals ein, und die Freiheitskriege liegen jett weit dahinten. Selbst Treitschke kann nicht umbin, zu erwähnen, daß der Kommandeur der preußischen Garde, Berzog Karl von Meds lenburg, darauf aus mar, im Gegensatz zu den Linienregimentern in seinem Offizierkorps wie in seiner Truppe ein dunkelhaftes Wesen zu züchten, und Alexander von Sternberg, Erzreaktionar und selbst der Adelsstolzen einer, schreibt: "Ist ein Stand in den Ruf gekommen, daß er sich absichtlich starr absondere, daß er sich um das Wohl des Ganzen nicht kummere, so ist ihm damit der hauptnerv seiner Bedeutung als Mitglied des Staatskorpers gelähmt. In diese ungluckliche Stellung geriet das Militär in Preußen, das einft so vergotterte Militar, und wir finden es beim Ausbruche der Feindseligkeiten isoliert, in offener Parteistellung den Massen gegenüberstehen." Damit ist das Jahr 1848 eingeläutet.

Das Vaterlandsgefühl war aber, einmal entzündet, gluts voll geblieben; fragt sich nur: "Was ist des Deutschen Vatersland?"

Inmitten der Freiheitskriege, kurz vor der Schlacht von Belle-Alliance, fteht im Buch der Seschichte ein Dorgang verzeichnet, der erschreckend dartut, was die Frage Arndts nach dem Vaterland des Deutschen jenen Zeiten bedeutete: die sächsischen Truppen meuterten gegen Blücher; sie stürmten sein Haus; er mußte fliehen, entging mit Mühe dem Tode. Darauf Kriegsgericht: die Rädelsführer werden erschossen, die Fahne der sächsischen Sarde wird vor der Front verzbrannt, die Truppe wird heimgeschickt.

Was ist des Deutschen Vaterland? Wie sich das Vaterlandsgefühl an inbrünstigem Erfassen der deutschen Sprache entzündet hatte, so konnte auch jest nur die Sprache aus sich heraus Antwort geben: "Soweit die deutsche Zunge Klingt / And Sott im himmel Lieder singt."

Auf die Tragit der Freiheitskriege aber folgte auch hier das Satyrspiel der Reaktion. Denn nun kam - wiederum in Sachsen - der Begriff der "Mußpreußen" auf, die Maingrenze wurde eben dadurch, daß die suddeutschen Staaten Verfassungen erhalten hatten, Preußen sie schuldig blieb, zu einer Scheidungslinie, die sich um so harter eingrub, als hier Gefühles und Empfindungsfturme in die hüben und drüben aufgepflanzten Staatenfähnlein bliefen. Die Wiener Schlugatte murden offentundig zu einer Fanfare des Dartis kularismus, und man wird schwerlich etwas Bezeichnenderes für die allgemeine Begriffsverwirrung ausfindig machen können als jenen Wiener Erlaß Friedrich Wilhelms III. an die Sinwohner der neuen Droving Dosen, in dem es hieß: "Auch Ihr habt ein Vaterland und mit ihm einen Beweis meiner Achtung für Gure Anhänglichkeit an dasselbe erhalten. Ihr werdet meiner Monarchie einverleibt, ohne Eure Nationalität verleugnen zu dürfen." Rückblickend erinnert man sich daran, daß eine preußische Kabinettsorder aus dem Jahre 1799 den Besuch außerpreußischer Bader verboten hatte.

In der Jugend, in den Kreisen der Burschenschafter zumal, wurde der Sedanke an ein einiges Deutschland, um das Humboldt und Schleiermacher und Arndt gewußt hatten, zu Hoffnung und Willensziel. Zu der Verwirklichung trugen auch hier die wirtschaftlichen Verhältnisse das Wesentliche bei, und es scheint auch hier "Erde" ihr Seschöpf, den Menschen, gegängelt zu haben. Recht eigentlicher Schöpfer der deutschen Sinheit wurde der Preußische Zollverein, und das dumpse Bedürsnis des Tages ratisizierte die Träume der Begeisterung. Mit dem Aufblühn des Vaterlandsgefühls mußte auch der Staatsbegriff entscheidende Wandlung erfahren, wie denn Schleiermacher 1806 nichts so sehr beklagt hatte als das Fehlen lebendigen Staatsbegriffes; den meisten bedeute der Staat nichts als eine Art Maschine.

Wirklich hatte auch humboldt in seiner Tugendschrift das Wesen des Staates möglichst negativ zu fassen gesucht, im hinblick auf den hochsten Lebenszweck, der Individualität ein hochstmaß an Kraft und Bildung zu sichern. Durch Gent Pam dann die historische Staatslehre zu ihrem Recht, Fichte und hegel war es vorbehalten, der Zeit ihr Wort zu geben. Denn nun heißt es bei Fichte: "Der vernunftgemäße Staat läßt sich nicht durch künstliche Vorkehrungen aus jedem porhandenen Stoffe aufbauen, sondern die Nation muß zu demselben erft gebildet und herauferzogen werden." Als Mittel für den höhern 3med der ewig gleichmäßig fortgebenden Ausbildung des rein Menschlichen in der Nation wird der Staat erkannt. Erzieher und Erziehungsideal zugleich. Der Erziehungsgedanke kommt dann auch bei hegel zur Geltung. zugleich aber tritt ein gang Neues in Erscheinung: "Der Staat ist die Wirklichkeit der sittlichen Idee - der sittliche Geift als der offenbare, sich selbst deutliche, substantielle Wille, der sich denkt und weiß und das, was er weiß, inso= fern er es weiß, vollführt." Wenn man so will, die Tranfzendens des Staates.

Merkmürdig aber: etwas von dem Fichteschen Sedanken wird gleichzeitig (1807) von dem Maler Philipp Otto Runge ausgesprochen. Und Caspar David Friedrich war es vorsbehalten, das neue Vaterlandsgefühl zu malen.

an blickt auf die Ersindungen und Entdeckungen der Spoche, denn vielleicht ist es mehr als nur menschlicher Aberglaube, vielleicht rufen Zeit und Erde sich wirklich unter dem Menschenvolk die Kräfte auf, die bestähigt sind, ihrer, der Zeit und der Erde, notwendig gewordener Entwicklung zu dienen.

Völlig gewandelt wird das Verkehrswesen durch die Erssindung der Lokomotive (Stephenson 1825 und 1829), der die Autharmachung eiserner Schienen (C. Nixon 1803) vorsangegangen war, und die durch die Dampsbremse (Stephenson 1833) recht eigentlich erst verwendbar wurde. Die Ersindung der Drehbrüde (Walter 1804) und der Hängebrüde (Roebsling 1840) konnten dem neuen Beförderungsmittel zugute kommen, es scheint aber auch verwandten zweden zu dienen, wenn Carl von Drais (1817) in der Draisine dem Fahrrad vorarbeitete, und der Bankier Jacques Laffitte (1819) den "Omnibus" ins Leben rief: das Volk in seiner breiten Masse sollte wohl beweglicher gemacht werden.

Neben die Ersindung der Lokomotive tritt die des Dampsschiffs (Fulton 1807) wie naturgebotene Ergänzung, die Konstruktion der Schiffsschraube (Ressel 1826 und Smith 1836) macht recht eigentlich den Dampser lebensfähig. Und wieder bildet sich ein Kranz neuer Einrichtungen um die zenstrale Ersindung: es werden die ersten Rettungsapparate für Schiffbrüchige (Manby 1808) ersonnen, Fresnel führt (1821) wesentliche Verbesserungen der Leuchtturmseuer ein, Francis (1838) baut Rettungsboote aus kanneliertem Stahlsblech mit stählernen Luftkästen.

Die Menschheit wurde beweglicher gemacht, es wurde gleichzeitig — wieder durch die Maschine — die Menschensansammlung in bestimmten Zentren verdichtet. 1801 war (Evans) die erste Hochdruckdampsmaschine erbaut worden,

die die Grundlage für die Entwicklung des Dampfwagens abgab, sie war von Woolf (1804) wesentlich verbessert worden, es folgen, um nur ganz Wesentliches namhaft zu machen, die Ersindung der Dampfseuersprize (Braithwaste und Ericsson 1830), die der Druckmaschine für Kattundruck (Perrot 1834), die der Nietmaschine für Dampftesselbau (Fairbairn 1838), der Dampframme (Nasmyth 1844), während die Dampfbrennerei schon 1817 (Ludwig Gall) vorangegangen war, das Drahtseil 1827 (Julius Albert) und die ersten brauchbaren Maschinen zur Drahtseilfabrikation (Newall 1837) hergestellt wurden.

Und diese Zeit, die uns Ruhe zu atmen scheint, ersindet sich den Telegraphen. 1833 legen Sauß und Weber in Sötztingen die erste deutsche Telegraphenverbindung, 1835 konstruiert Morse den Schreibtelegraphen, 1836 führt Stephensson den Telegraphen in den Sisenbahnbetrieb ein.

Es ift, als hatte die Erde in dieser Epoche nach Kräftigung verlangt, oder als wären alle Fortschritte der Zeit, nicht zum wenigsten die Stein-Bardenbergische Gesetgebung, nur durch Intensivierung des Aderbaus ermöglicht worden. 1804 hatte Théodore de Saussure die humustheorie begründet, 1809 hatte Thaer, auf Sauffure fußend, die Resultate der Naturwissenschaften der Landwirtschaft nutbar gemacht. 1840 hatte Liebig die Verwendung kunftlichen Düngers angebahnt, während 1804 bereits von Alexander von humboldt der Suano empfohlen worden war und Sprengel (1830) seine Stickstofftheorie entwickelte. Die Filtration der Mistjauche wurde von Bromer (1836) gelehrt, im gleichen Jahre von Chadwid die Anlage von Riefelfeldern empfohlen, 1848 wurde von Fowler bereits die Idee des Dampfpfluges erfaßt. In dieser Spoche wurde aber auch die Rübenzuckerfabrikation (Franz Karl Achard 1801) erfunden und die Bereitung des Spiritus aus Zuderrüben (Dubrunfaut 1824) ins Werk geleitet.

Dem haushalt kamen denkbar mannigfache Erfindungen zugute. War schon 1802 der Sasometer (Pepys) erfunden worden, so wurden 1814 die ersten Saslaternen in London angezündet (Wingler), im Jahre 1826 erhielt Berlin Strafenbeleuchtung mit Gas. Den Wohnzimmern Pam zunächst die Erfindung der geflochtenen Kerzendochte (Cambacères 1834) zugute, die die Lichtschere außer Dienst setzte, und die der Moderateurlampe (Franchot 1836), die der Großväterbehausung am abendlichen Tisch die sanfte Belle gab. Für Kochzwecke kam die Berzeliuslampe (1808) sehr bald in Betracht. Man lernte (1807) von François Appert das Sinkochen bei luftdichtem Verschluß und die Sterilisierung durch Franz Ferdinand Schulze (1836), man mochte sich das bei des neu erfundenen Emaillegeschirrs (Dleischl 1836) be= dienen. Die Zündhölzchen weisen eine lange Erfindungsge= schichte auf (1805 Chancel, 1832 Kammerer, 1848 Böttger), die Stecknadeln kamen aus Amerika (hunt 1817), die Stahlfedern aus London (Derry 1830). Die Nähmaschine wurde 1836 von Madersperger vorerst mehr angeregt als erfunden, sie war von howe (1847) gebrauchsfähig gemacht worden, die Plattstich Stickmaschine hatte Heilmann (1828) konstruiert. Es gab seit 1817 (Struve) Selterwasser, seit 1833 Briketts (Ferrand und Marsais), seit 1844 war die Möglichkeit der Berstellung von Linoleum (Galloway) ge= wiesen.

Auch die Künste wurden in ihrer Weise popularisiert: Der Ersindung der Lithographie (Senefelder 1796) folgte die des Zinkgusses (Geiß 1833), der Galvanoplastik (Jacobi 1836), der Daguerreotypie (Daguerre 1839), während die Ersindung des Holzpapiers (Keller 1843) das Buch und

die Sinführung des gleichmäßigen Portos (1840 in England) den Brief billig machten.

Auch die medizinischen Entdedungen und die Wandlungen in der heilkunft führen beredte Sprache. In diefer Spoche gewinnt man durch die Entdedung der Narkofe, die in sich eine Kette von Sinzelfortschritten darftellt, die Moglichkeit tiefgreifender Operationen (1799 Anasthesie durch Lachgas: Davy; 1803 das Derosneschesalz: Derosne: 1844 Lachgas bei Zahnoperationen: Wells; 1846 Sinatmung von Schwefeläther: Jackson; 1847 Chloroform: Simpson). Die Diphtherie wird 1818 gekennzeichnet und durch Tracheotomie und Alaunbehandlung bekampft (Bretonneau); die Brightsche Nierenkrankheit wird 1827 (Bright), die Basedowsche Krankheit 1840 (von Basedow) erkannt; die Trichinose 1835 (Sir Richard Owen) nachgewiesen, die Leutamie 1845 (Virchow) aufgezeigt. Im Chinin (1820 Caven= tou und Delletier), im Jod (1820 Coindet), im Deplin (1835 Schwann) gewinnt die Heilkunde neue Mittel.

Sehr viel charakteristischer waren für den Sesichtsaussdruck der Zeit, viel mehr wurden auch in Laienkreisen die Ersindung der Homsopathie (Hahnemann 1810) und die Entdeckung des hypnotischen Zustandes (1841 James Braid), der Mesmers Versuche vorangegangen waren, beachtet. Hier fand eine breite, aufhorchende Schar unter den Sebildeten, was sie für ihren Hausbedarf an Mystik brauchte.

Die Zeit in ihrem inneren Streben erspürt man deutlicher auf dem weiten Sebiete der Hygiene. So war die Rückehr zur Natur, der Helferin. 1796 gab Hufeland seine "Makrobiotik", 1838 Feuchtersleben seine "Diätetik der Seele", und beide riefen, wie verschieden geartet sie sonst sein mochten, den Willen im Menschen auf. 1796 empfahl von Vogel die Benutung der Seebäder zu gesundheitlichen Zwecken, 1798

wendete James Currie kalte Begießungen an, 1811 führte Jahn das Turnen ein, 1825 begründete Ling die schwedische Heilgymnastik. Diese Zeit brach (1810 Sequirol und 1839 John Conolly) mit dem Zwang im Irrenwesen, sie gab den Blinden (1829 Louis Braille) die Dunktierschrift, sie schufsich in der Kuhpockeniunpfung (1797 Jenner) und der antiseptischen Bekämpfung des Kindbettsiebers (1848 Semmelweiß) die vielen, für das gesamte Volkswohl segensreichen Arbeitsgebiete. Sie gab auch (1801 Valentin Rose) dem bedächtigen Bürger das Natron in seine Hausapotheke.

Eisenbahn, Dampsschissahrt, Telegraph; das Entstehen größerer Fabrikbetriebe; die Intensivierung des Acerbaus; die hellere Straße und das lichte Heim; die schnellere Feder und der billige Brief; Nähmaschine und Stecknadeln; Turnen und Kaltwasserhygiene —: diese Zeit macht den Menschen besweglicher und verjüngt ihn, macht ihm den Boden ertragsreicher und befreit ihn vom Zwang der Scholle, macht ihm sein heim lichter und öffnet ihm die Welt, verwischt die Standesunterschiede und züchtet das Proletariat — in dieser Zeit ist der Ruf einer Stimme, die an viele Ohren dringt, aber niemand vermag sie zu deuten.

Diese Zeit hatte auch den Aufs und Niedergang eines Weltreichs mitangesehn, sie hatte sich zu bislang unerhörtem Kräfteaufgebot aufgerafft.

Diese Zeit hatte auch den Bruch der Autorität herbeiges führt und sich ein neues Vaterlandsgefühl geschaffen.

Der Atem stürmt und die Frage gellt, und doch ist in dem allen auch viel Stille. Soviel aber ist bereits gewiß: In dem Rätsel der Zeit ist bei sedem Ja auch das Nein.

## Das lebendige Kleid

us einer Sehnsucht nach der Antike war der Stil der Zeit, mag er nun Smpire oder Biedermeier heißen, geboren worden, nur daß die Senerationen, die die Fackel aneinander weitergaben, unter dem Begriff der Antike Verschiedenes verstanden, unter dem gleichen Losungswort sehr anders gearteten Zielen zustrebten —: jest war in dem Ruf die Begeisterung für Schönheit und Menschenwürde gewesen; später galt er der Tapferkeit; wieder später verbrüderte er zu Tugend; er war letzthin der Wille zur Freiheit geworden. Wichtiger beinahe als der Begriff, der wechselnde, scheint denn auch die gleichbleibende Sehnssucht, die ihn sich erkor. Sehnsucht bestimmt recht innerlich den Stil der Zeit.

Im Namen solcher Sehnsucht könnte man das Empire die haltunggewährleistende, das Biedermeier die verzärtlichte Antike nennen. Im Empire herrschte noch die alte Gesellschaft, im Viedermeier hat das Vürgertum Vesitz ergriffen. Bleibt in aller Wandlung der Respekt vor der geraden Linie.

Entscheidend die Sehnsucht. So betrachtet, erscheint es selbstverständlich, daß sich die Baukunst in jenen Jahrzehnten, vor Aufgaben des öffentlichen, zumal des kultischen Lebens gestellt, neben den antikisierenden vielfach gotischer Ausdrucksformen bediente: die eine Sehnsucht war der andern

wert und konnte sie nicht Lügen strafen. So wird sich nur zu erweisen haben, ob die Baukunft der Zeit, gleichviel ob an antike oder gotische Formensprache gebunden, ihr eignes zeit- und sehnsuchtsbedingtes Smpsinden derart zum Ausdruck zu bringen vermochte, daß sie, Überkommenes aussagend, sich selber sprach.

Sleichviel; im bürgerlichen Hausbau wird unmittelbar die Sehnsucht zur Erfüllung. Und es trifft sich seltsam, daß das stilgerechte Empirehaus doch ohne Stil im Lebenssinne bleibt, das stilfreiere Biedermeierhaus aber noch heut lebendiges Zeugnis für das, was man organischen Stil nennen möchte, ableat.

Das mag einem nirgends so vor Augen treten, wie in dem kleinen Kurort Baden bei Wien. Dort wurden durch den Brand des Annentages 1812 nicht weniger als 137 hauser eingeaschert, es entfaltete sich eingangs der zwanziger Jahre eine reiche Bautätigkeit, die nun ein nahezu einheitliches Stadtbild schuf.

Man geht durch die krummen und in Kreissegmenten geführten und ansteigenden Sassen mit den niederen gelben Häusern, auf denen das hohe dunkle Ziegeldach ruht. Die lebendige Linie der Sasse erzwingt sich den mitsließenden Grundriß der Häuser. Überallsind Schneidungen zwischen den Bauflächen. Dem Baum ist Raum gelassen, seinen organischen Wuchs zwischen dem Mauerwerk aus Menschenhänden zu vollenden.

Diese krummen und ansteigenden Sassen durchschreitend, weiß man aus unmittelbarem Empsinden heraus: die Seneration, die sich hier die Wohnstätten bereitete, hatte über Zeit und Raum frei zu gebieten; sie liebte das erkorene Stück Erde und dachte nicht anders, als darauf seßhaft zu bleiben, solange ihr Erdendasein gegönnt war. hier und

nur hier sollte Wiege und Sarg ihrer Nachkommenschaft stehen. Und indem Zeit über diesen Raum strich, sollte sie weilen.

Man öffnet einen der schweren Torflügel mit dem Messinggriff und tritt in das Tonnengewolbe des Singangs. Auch darin ganz willkürliche Schneidungen. hier und dort ein Einbau, aber beileibe nicht in irgendwelcher Proportion ein= gesett; vielmehr nur dem 3med dienend, dem 3med gehorchend. Und vielfach beobachtet man, daß Gingangs- und Ausgangstor schräg zueinander gestellt sind, als hätte sich das Gewölbe selber organisch ausgewachsen. Man tritt in den hof. Gine Freitreppe auf Balkenlagen führt in das erfte Stodwert, mo's eben bequem erschien. Sie trägt ihre eigne Aberdachung. hier ein Stud Galerie, das teine Fortsetzung findet. Dort ebenso willkürlich, ebenso notgeboten, Loggien. Überall Schneidungen. Nirgends nur steinerne Flache, sondern überall Bolz und Sifenwerk, das sie unterbricht, durch das sie atmet, fraft deffen sie zu Bewegung auffordert und am Leben teilnimmt.

Die Fenster laufen selten in gerader Linie, noch wahren sie den abgemessenen Abstand. Sie verschmähen es auch, sich durchgängig den gleichen Ausmaßen zu unterwersen. Seltsamerweise aber ersteht so durchaus nicht ein unruhiger Sinsdruck, vielmehr wird die Ruhe gebieterischer. Denn beides ist in der Ansicht solcher Biedermeierhöse: das Zweckbewußtsein und das sänstigende Sefühl, daß ein langer Tag die Sewohnheit des Vaters an die des Sohnes weitergab.

Die Höfe sind gepflastert, und zwischen den Steinen mag Gras aufschießen. Auch ist Platz für einen hochgewachsenen Baum, nur wird er selten in der Mitte stehen. Er schoß auf, wo Gott ihn ins Leben rief, oder Großvater ihn bei festelicher Gelegenheit pflanzte. Der Brunnen steht da, wo der

Rutengänger den Quell erspürte. Für Staudens und Farnens gruppen ist in einem Winkel Plat. Je länger man weilt, desto mehr scheint es des Grüns zu werden, hinter jeder Ede, und es sind deren sehr viele, entdeckt man neues. Auch freut man sich nun des Eseus, der den Baum umspinnt, und des Blumenkastens dort vor dem Fenster.

Aber vielleicht sind all diese Eden und Winkel nur dazu da, damit die Hausfrau bequemer die Wäscheleine zu spannen vermöge und das Holz Platz sinde, um, aufgeschichtet, im Winter zur Hand zu sein? Man weiß in diesen Häusern nie, ob das Naturgebot bestimmend war, oder die künstlerische Absicht, oder das dumme Verlangen des werktätigen Alletags.

Aber vielleicht ift dies das Lette, daß all jenes Widersfprechende sich in Selbstverständlichkeit zusammensand und damit der Unterschied aufgehoben wurde zwischen Naturund Kunstund Alltagsforderung und sich das Leben dieser Generationen derart organisch in die Landschaft einbaute.

Man hat den Hof verlassen, man durchschreitet das Tonnensgewölbe wieder und steht in der Sasse. Die Fassade des Hauses weist die strenge Linienführung der Antike, Säulen grenzen symmetrisch ab, das Siebelseld zeigt Medaillons mit antiken Figuren. Aber diese Fassade steht nicht für sich allein, sie ist Teil der Landschaft, und in die antike Formensprache reden die nahen Bäume, spricht das Grün — gleichsam nur in leicht abgewandelter Dialektsärbung — hinein.

Diese Generationen hatten Sinn für hauslichkeit, und das in durchaus ungewöhnlicher Bedeutung des Wortes.

Es gibt einen Ausspruch Wilhelm von humboldts, den man in diefer Beziehung als Motto über die feelische Kennzeichnung des Zeitempfindens setzen mochte und dem es nachzudenken verlohnt. Im Jahre 1814 schreibt er gelegents lich aus Dijon an Caroline: "Ich habe immer die Sigenheit, mir jeden Ort, durch den ich tomme, als bleibenden Aufenthalt vorzustellen, und denke mir jeden Morgen, wie die Pleinen Madchen und hermann (seine Kinder) im Garten herumlaufen würden." Darin ist, auf die Fremde angewandt, dies tiefinnerliche Daheimsein. Es bleibt aber auch nicht ohne Sindrud, wenn Bettina Schildert, daß sie ihr abendlicher Spaziergang an Armeleutewohnungen vorbeiführt, sie in die erleuchteten Fenfter blickt und sich vorstellt, daß ihre Lieben in solcher Enge und Dürftigkeit miteinander hausen konnten, und ihr das ein Gefühl des Friedens gibt. Und wieder ein anderes, aber letthin an das gleiche Ziel gebundenes Empfinden sucht sich Ausdruck, wenn Schwind einmal gang dumm für seine Derson feststellt: "Mir ift schon leicht, wenn ich in ein schones Zimmer komme."

Diesem Sinn für Häuslichkeit wohnte bei den Berusenen Stilgefühl inne. Wieder ist es Wilhelm v. Humboldt, der das seine Empsinden dafür hat, daß Silber als Hausgerät auf dem Lande "nicht einmal hübsch" sei, und der jugendeliche Alexander v. d. Marwiz schildert in einem Brief die neue Wohnung, die er in Potsdam bezogen hat, und schließt daran die Worte: "Sehen Sie aus dieser Zimmerbeschreibung, wie ich leben muß. Sanz einförmig." Die Umgebung diktiert also dem Menschen. Zu lebendigem Kleid wird die Häuselichkeit.

In Berlín scheint man das nicht nur willig hingenommen, sondern mit allerlei kleinen Schrgeizregungen gesteigert zu haben. Sin Wort von Schadow wird dafür bezeichnend, der

gelegentlich in einem Purzen Lebensabriß schreibt: "Sein haus, seine Wohnung und Werkstatt, welche er der Onade feines Konigs verdankt, sind eigens für fein Kunftfach eingerichtet. Sein eigener hang zum Splendiden bat ihn freilich in der Auszierung etwas über das Notwendige hinaus= geführt. Dies aber ift im allgemeinen die Weise feiner Lands leute, der Berliner." War das ihre Weise, so kam Zeit, sie eines anderen zu belehren; die "arme Zeit". Sabriele von humboldt, die doch Ansprüche zu erheben berechtigt mar, bekam zu ihrer Ausstattung an Polstermőbeln ein einziges Sofa, und bald genug follten die neu erfundenen, fehr billigen Steindrude den gang und gaben Wandschmud in der Wohnung des Bürgers bilden. Auch war das eine Sofa durchaus nichts Selbstverständliches. In Tübingen erzählte man noch nach Jahrzehnten von dem "reichen" Buchhandler Cotta, dessen Wohnung "sogar" ein Sofa aufgewiesen habe.

Sehr anders Friedrich von Gent, hofrat und Sybarit, der jederzeit seine Taschen für Nebeneinkunfte offenhielt, ohne dabei allzu angftlich auf Art und Berkunft bedacht zu sein, und der trogdem zeit seines Lebens in Schulden stedte. Aber dessen hauslichkeit lohnt es sich Grillparzer, den immer Derärgerten, zu vernehmen, und aus der Übersalzung die eigentliche Speise herauszuschmeden. Grillparzer erzählt: "Noch erinnere ich mich des widerlichen Eindrucks, den die Wohnung des Mannes auf mich machte. Der Jugboden des Wartesalons war mit gefütterten Teppichen belegt, so daß man bei jedem Schritt wie in einen Sumpf einfant und eine Art Seefrankheit bekam. Auf allen Tischen und Kommoden standen Glasgloden mit eingemachten Früchten, jum augen= blidlichen Naschen für den sybaritischen hausheren, im Schlafzimmer endlich lag er felbst auf einem schneeweißen Bette in grauseidenem Schlafrode. Ringsherum Inventionen und Bequemlichkeiten. Da waren bewegliche Arme, die Tinte und Feder beim Bedarf näher brachten, ein Schreibpult, das sich von selbst hin und her schob, ich glaube, daß selbst der Nachttopf ebenfalls durch den Druck einer Feder sich zum Sebrauch darreichte." Ein häuslichkeitsbild, bei dem man nun doch nachdenkend verweilt. Denn eben damals begann es; und der Reichtum der sehr wenigen machte die vielen ärmer.

Das Möbel der Zeit ist aus Mahagoni gefertigt, diesem dunkel erglühenden, in der Maserung gleichsam ein befremdendes Lebensgeheimnis offenbarenden Holz. Mahagoni ift die Sehnsucht nach der Fremde im heim, und als die armere Zeit es durch Birnbaum erfette, hieß das nichts weniger als Verzicht leiften auf eine Sehnsucht. Im Empire hatte das Mahagoni sich mit Bronze geschmüdt, sich da= durch haltung und Würde gegeben; auch die tat es im Biedermeier ab. Stolz in seiner Farbenscheu, hatte das Empire das Mahagonimobel an die weiße Wand gerückt, deren architektonische Linien nur eben mit Gold abgesetzt sein durften; allenfalls mochte die sehr hell gehaltene Dapier= tapete eine schwache Musterung aufweisen; zu einer Art von Altar war der Ofen geworden, er mußte sich gelegentlich in einer Saule oder gar in einer Statue versteden; eine besondere Mission erhielten die Gardinen. Befremdet, aber Peineswegs unangenehm berührt, schreibt humboldt im Jahre 1814 aus Arc: "Ich habe hier Bettgardinen, wie ich sie nie sah. Die Dame nennt sie Spagnolles, sie werden indes ganz zahmerweise in Langres gekauft. Es ift schwarz gedruckte Leinwand, und es sind lauter Ruinen Roms darauf, der Jupiter Stator, der Titus- und Konftantinsbogen, das Pantheon gar nicht übel, wenigstens sehr treu. Dabei fehlen die Leute mit dem Saltarello nicht. Co sind

immer süße Erinnerungen ... Die Drapierung der Fenftergardinen wurde dann im Biedermeier zu ganz eigener, sehr geschätzter Kunstfertigkeit; es mußten verschiedenfarbige Schals durcheinanderspielen; was der Tapezierer hier leistete, entschied für die Augen der Zeitgenossen über den Eindruck des gesamten Zimmers.

Sein eigentliches Möbel schuf sich das Biedermeier in der Servante, diesem Schrank mit den gläsernen Wänden und dem Spiegel in der Rückwand. Die Servante — was ist sie? Ängstlich gehütete Wohlhabenheit; oder treu bewahrtes Väterangedenken; oder nie benutzter Besitz; oder den Blicken, aber nicht den händen preisgegebene Familienschronik. Im großen besagt die Servante dasselbe, was diese Statuetten oder Ahren oder Leuchter unter Glasglocken erzählen; sie wissen von einem Besitz, den man nicht gesfährden, von einer Sehnsucht, an die man nicht rühren darf. Die verzärtlichte Antike, das war das Biedermeier.

Dor allem sind es Gläser und Tassen, die in der Servante Unterschlupf und Ausstellung sinden, und diese Gläser und Tassen sind denn nun in der Tat beredte Illustrationen zur herzenschronik der Zeit. Immer wird eine Sehnssucht durch ihr Gegenspiel geweckt und verhäuslicht, immer muß Ferne da sein, um die Nähe traulicher zu machen. Man liebt die farbige Darstellung von Reiterkämpsen auf dem Frühstücksfervice; Jagdszenen auf dem Glas, das der Servante anvertraut wird; nackte mythologische Schönheiten auf der Kasseetasse. Wieder auf einem Glas wird eine Sonnenuhr abgebildet; eine andere Tasse darf die gefährslichen Spielkarten zeigen; auf dem faltigen weißen Porzellantuch des Briefbeschwerers liegt die hand der Fanny Elkler mit Armband; Alexander I. in grüner Jägerunisorm erscheint in transparenter Schmelzmalerei auf dem Ranstbecher, es

mogen ihn aber auch der heilige Antonius, das Kruzifix betrachtend, oder schnäbelnde Vogel zwischen Blattornamenten, oder Chinesen in antik ftilisierter Gewandung ablosen. Aufs Wesen angesehen, bleiben solche scheinbaren Gegenfätzlichkeiten das gleiche: eine für den hausgebrauch abgerichtete Sehnsucht, ein Traulichermachen des heims durch das Befremdende. Auch fehlt es nicht an gutem 3us spruch: "Jeder Tropfen verlängere dein Leben": "Nie eine trube Minute"; "Quand ce Coq chantera mon amitié finira". Co darf aber auch der Vossische Hexameter versichern, daß nichts so wünschenswert und erfreuend, als wenn Mann und Weib in herzlicher Liebe vereinigt, ruhig ihr haus vermalten. Was der Kaiser Alexander und die mythologischen Schonheiten und die Chinesen im Bilde waren, das ist hier der hexameter als solcher in sich. Er heroisiert die Gemutlichteit.

Wie kaum eine andere, kannte diese Zeit das zärtlich einsspinnende Gefühl.

Sehr bezeichnend dafür, wie Schleiermachers Braut (die Sche sollte nachher andere Weisen lehren) sich ihre künftige Häuslichkeit ausmalte. In einem Zimmer sollten möglichst viele Bücher stehen, denn es sei so behaglich, darin herumzustöbern. Würde dann in der Dunkelstunde die Lampe anzgezündet, so würden die Kleinen auf seinem Schoß sitzen und er sie "spielend unterrichten". Und wieder später, wenn die Kinder zu Bett geschickt wären, würden sie zu zweit allein sein und lieb und traulich plaudern. Sist in anderer hinzsicht ebenso echtes Biedermeier, wenn in der Schleiermacherzschen Behausung die denkbar schlechte Stube zum Schlafzzimmer gewählt wird. "Die Sache ist nämlich die, daß die Breite der Kammer nur wenige Zoll größer ist als die Länge einer ordentlichen Bettstelle."

Don Humboldt erfährt man, was er in seine Che mitbringt: ein Duzend recht hübsch gearbeitete Rohrstühle, ein Sofa aus Birnbaumholz, zwei niedliche Kommoden mit Marmorplatten, einen Schreibtisch und Betten; das ist das Wesentliche, und so schweibtisch und Betten; das ist das Wesentliche, und so schweibtisch und Betten; das ist das Wesentliche, und so schweibtisch und ihrer Mitgist, im Jahre 1791 bei ihm aus. Bei der Übersiedlung nach Wien im Jahre 1810 aber sind auch aus diesem Jakobsstab zwei heere geworden, denn das Umzugsgut umfaßt nunmehr 26 Kisten mit einem Gesamtgewicht von 69 Zentnern, davon zirka 20 Zentner Wäsche, 10 Zentner Betten, 15 Zentwere Bücher.

Schleiermachers sind (1819) bei Schwager Arndt zu Besuch, und man blickt in das Zimmer. Die Wände hängen,
Börne berichtet's, voll alter Kurfürsten mit langen Perücken
und den dazugehörigen Prinzessinnen. Auf dem Tisch, der
auch etwas "Lämmermayerisch" aussieht, steht eine silberne
Dose mit zwei Kammern und zwei Deckeln darauf, "damit es
nicht hineinregnet", mit zwei verschiedenen Salzsorten gefüllt.
Charakterisierend fügt Börne hinzu: "Altdeutsch, bürgerlich."

Bei Marwit in Potsdam gewinnt man den Sindruck eines vornehmen Junggesellenquartiers. Drei Zimmer, das eine mit großscheibigen Fenstern, Pancelen, einer roten Tapete, um die eine Weingirlande läuft, zwei Tische, schwarz überzogenes Sofa, Spiegel mit goldenem Rahmen, Bett; von den beiden anderen Zimmern hat das eine eine hübsche grüne Tapete, "an der meine Augen sich von Zeit zu Zeit erholen". So also das Junggesellenheim; der es aber bewohnte, war doch von besonderer Art; denn wichtiger als die Zimmer wird ihm die Aussicht aus den Fenstern. Und eben dieses heim ist es, an dessen Sie aus dieser Zimmers beschreibung, wie ich leben muß."

Die gute rote Stube bei Rahel hat "heut" besondres Aussehn, und das ist um so verwunderlicher, als man zunächst durchaus nicht ausmachen kann, warum dem "heut" irgend= welche auszeichnende Bedeutung zukommt. Aber ein zierlicher Tisch ist in die Mitte gerückt, zwei Sardellensalate, Schüsseln mit Pflaumen- und Artischodenkompott, alles in Symmetrie aufgestellt, deuten auf die kommenden Freuden. die dann in Suppe, "zitterndem" Rindfleisch mit Aufternsauce, einem hahn, einer Marktorte bestehen - und wenn auch sonst niemand daran gedacht hat, "Mama" hat eben nicht vergessen, daß juft "heut" vor einem Jahr ihre Tochter Rose Hochzeit hielt, und das wird nun solcherart gefeiert. Es geschieht das in Rahels guter Stube, und weil es die ihre ift, fallen in die Schilderung der Pleinen Feftlichkeit bereits nedische Streiflichter der "neuen" in die "gute, alte" Zeit.

ie immer man die Eingangs- und Ausgangsdaten einer Periode festlegen mag, Zeit bleibt stets: Übergang. Hier aber, in dieser Spoche der großen Amwälzungen und der zärtlichen Stille, macht sich das doppelt fühlbar — wie weite Smpsindungsperspektiven öffnen sich, wenn man dem schlichten Briessa aus dem Jahre 1821 nachdenkt, den Gabriele von Bülow niederschreibt: "Sie wird von ihren Kindern "du" genannt, den Dater nennen sie "Sie"! also selbst zwischen dem Sternpaar etwas wie Scheidewand der Zeiten.

Es war aber die Spoche, die dem Menschen sein Staats-Pleid auszog und ihn höflich auf die Möglichkeit aufmerksam machte, daß es angängig sei, seinen Körper sauber zu halten. Bisher war es darum kläglich bestellt gewesen. Caroline v. Humboldt war damals die erste, die sich ein Badezimmer einrichtete; -- kein Zweisel, daß sehr viele ihrer Zeitgenossinnen das als höchst überstüfsig, als frivol und unkeusch empfanden. Es war aber der englische Sinsluß, der sich in dieser Hinsicht damals bereits in Deutschland durchzusetzen begann.

Es war die Zeit, in der die Standesvorrechte abbrodelten, und es ist wie Symbol ihres revolutionaren Aufbegehrens, daß sie den Mann seiner murdevollsten Bier, des Bopfes, beraubte. Friedrich v. Raumer und Kriegsrat von Schütz waren die ersten, die 1801 in Berlin solchen Kopfschmuck abtaten, und sie wurden für nicht wenig aufrührerisch deshalb verschrien; 1806/07 fiel dann die Mehrzahl der Zöpfe in hof- und Bürgertreisen, 1808 wurde der Bopf bei der preußischen Armee abgeschafft. Aber Wilhelm v. humboldt, der seiner tief inneren Natur nach ein Zeitloser mar, wehrte sich noch 1809 dagegen, und noch im Jahre 1823 bedeutete es ihm besondere Feier und ein liebes Auftauchen von Kindbeitserinnerungen, sich in Weimar wieder einmal "mit dem großen Quaft" pudern zu lassen, wie einft in Tegel, da man zu solcher Prozedur auf den Boden ging. Bettina aber hatte eines Tages, und schrieb darüber der Gunderode, ihren gang besonderen "haarbeutel"=Traum.

Die Reaktion klammerte sich an den Zopf, und der Kursfürst von Hessen — Humboldt nennt ihn deshalb "göttslich" — sah bei seinem Wiedereinzug in Kassel einen Wachtsmeister seiner Garde mit einem langen Zopf vorbeireiten und rief in tiefer Rührung aus: "Was für ein rechtschaffen attachierter Mensch, er hat seinen Zopf behalten!" Er führte denn auch den Zopf wieder ein und erteilte den Ofsizieren, die im Besitz echter Zöpfe waren, Zopfgratisikationen. Als

er im Jahre 1821 ftarb, war das Zopfabschneiden erfte besfreiende Tat der neuen Regierung.

An Sonderlingen, die am Zopf festhielten, nicht weil sie Zeitlose, sondern gar so Zeitgebundene waren, fehlte es nicht. So der übelberüchtigte bayrische Minister Montgelas, den man neben dem jovial schlichten Konig im roten Salakleid mit langen seidenen Strumpfen und mit gepudertem Sagre sah; so der König von Sachsen, der noch 1819 in seiner altväterischen Tracht mit Zopf und gepudert, die hande in einem großen Muff vergraben, sich vom Schloß zur Messe zu begeben pflegte, Anführer eines gleichgespenstischen Zuges. Aber selbst auf einem Diner des Fürsten hardenberg in Wien im Jahre 1814 waren noch neun gepuderte neben vier ungepuderten Zöpfen zu zählen, und als sich Grillparzer sehr gegen seinen Willen in Rom im Jahr 1819 einen italienischen Arzt ins haus kommen ließ, erschien der in Des rude, Staatskleid und ellenlangen Manschetten, nicht anders, als ihn E. T. A. hoffmann in der Figur seines Doktor Accoramboni ins Maskendasein scheuchte.

War aber der Zopf Symbol der zu Grabe getragenen Zeit gewesen, so kürte sich die aufbegehrende zu ihrem Wahrszeichen den Schnurrbart.

Es ist wirklich etwas daran, und politischer Amschwung sucht gern in der Kleidung Ausdruck. Rahel sah 1786 Mizrabeau in Berlin, und er siel ihr auf. Zwar trug er noch Hoskleidung, leicht gekrauft gepudertes Toupet, Haarbeutel, Schuhe und Strümpfe, aber sein vornehmer Gesellschaftsrock neigte doch schon sehr "nach dem nachherigen englischen Anzug".

Wie konnte es anders sein? Sine Zeit, die Mann gegen Mann als nahezu Gleichberechtigte stellte, ganz neue Derkehrsmöglichkeiten schuf, mußte ihm auch das kleid geben, das ihn beweglicher machte und ihm für jede Lebenslage Ellbogenfreiheit sicherte.

In dieser Spoche erhält der Mann den Anzug (und zwar aus England), den er, aufs Wesentliche hin angesehn, noch heute trägt. Seide und Samt wichen Tuch und Leder. Die lange Hose kam auf, der Bürger trat sein Pflaster mit Stiefeln.

Aus dem Riding-coat der Engländer wird der lang- und breitschößige Überrock, zunächst mit rotem Kragen, zu Blau, er gewinnt um 1815 seinen endgültigen Schnitt. Das enge Trikotbeinkleid wird in den dreißiger und vierziger Jahren weit, zeigt nun Musterung und Streisen und ist jetzt aus Tuch gefertigt. Für Straße und Sesellschaft empsiehlt sich der Frack; die Weste, das einzige Kleidungsstück, in dessen Wahl noch individueller Seschmack zur Seltung kommen kann und in deren Ausschnitt sich das Jabot zeigt, wahrt seit den zwanziger Jahren die Siletsorm. So angezogen, ist auch der Adelige und Hofmann Bürger geworden.

Aber will der Bürger unter allen Umständen nur Bürger sein? Es gibt zu denken, daß die Röcke derart auf Taille geschnitten werden, daß, wer auf guten Sit hält, wohl oder übel gezwungen ist, sich einzuschnüren. Die Zeit zwischen den Revolutionen — und das Korsett für herren kommt auf.

Noch trägt die Jugend keine Mäntel, für den Mann aber werden sie zu einem Kleidungsstück, bei dessen Wahl man einige Wohlhabenheit bekunden kann. Zeitweise zeigte der blaue Mantel fünf Kragen übereinander, auch durfte er mit weißer Taftseide gefüttert sein.

Seit 1815 etwa bedeutet Nachlässigkeit in Kleidung und Haltung: Eleganz. Alexander von Sternberg erzählt mit Ingrimm, daß er einen Minister selbst gesehen habe, der Herrenbesuch, auf der Bergere liegend, die Beine in der Luft,

eine Flasche Selterwasser zwischen den Knien, die Zigarre im Munde, zu empfangen pflegte. "Wenn Damen erschienen, war die Sache nicht viel besser." Der absichtlichen Nachlässig= keit in der Kleidung entsprach die Wahl dunkler Tone. Durch Brummel, den berühmten Dandy, wurde Schwarz die bevorzugte Farbe. Und setzte sich durch. Seltsam aber und bezeichnend dafür, wie selbst Moderichtungen der Vorbereitung, man mochte fagen, einer Art Praludium bedürfen: als Ernst Moritz Arndt im Jahre 1798 in Wien weilte, fiel es ihm auf, daß die Stutzer alle, "dieses zahllose Schöpsen= beer", schwarz angetan dahintanzelten. Nicht minder charatteriftisch auch, daß es später an Rudfällen ins Farbenfreudige nicht gang gefehlt hat. Im Jahre 1829 gibt Felix Mendelssohn ein Konzert in London: "weiße, sehr lange Beinkleider, braune seidene Weste, schwarze Binde und blauer Frad."

Shrgeiz der Künftler wird es in dieser Zeit — Mendelsssohn bildet darin klüglich eine Ausnahme — sich bereits durch den Anzug als Künstler zu dokumentieren, und wenn das wie Narretei anmutet, so ist es doch Narrentum aus einem ganz innerlichen, durchaus neuartigen, nur eben misverstansdenen Gebot heraus; denn eben jetzt begriff der Künstlerseine unbürgerliche Sendung. In dem Paris der Künstlersquartiere führte das zu exzentrischen, den Bürger heraussfordernden Kostümierungen, in Deutschland empfahl es die uteutsche Tracht".

Man sieht Arnim und Brentano auf der Rheinfahrt: Arnim im weiten schlampigen Überrock, die Naht im Ärmel aufgetrennt, Ziegenhainer in der Hand, Müße mit halbabgerissenem Futter; Brentano fein und elegant, rotes Müschen auf den schwarzen Locken, dünnes Röhrchen, Tabaksbeutel. — Tiedge sitt neben seiner Ladypatrones

auf dem Sofa, schmaucht aus einer sehr langen Pfeise und hat einen Schlafrock von wundersamem gelben Stoff mit großen roten Tulpen verziert an. (Seit 1830 wird das Rauchen "Mode".)

Die eigentliche "teutsche" Tracht, halbweite Beinkleider und verschnürte Litemta, war aus dem Geift der Freiheits= Priege heraus wiedergeboren worden, hatte in keinem Geringeren als Ernft Morit Arndt ihren Fürsprecher gefunden, und war abermals Ausdruck politischen Wollens: vaters landisch und freiheitlich, hieß die Devise; man war in dem Make rudwärtsgewandt, in dem man vorwärtsblidend zu sein wünschte, und kennzeichnete sich solcherart übermütigfreiwillig der Polizei. Spielerei gewiß, und dennoch war die "teutsche" Tracht auch Zeitsumptom. "Früh um 10 Ahr den 23. März kam in Mannheim ein Jüngling in altdeutscher Tracht an, der im Sasthofe zum Weinberg, wo er abtrat, sich den Namen heinrichs beilegte und Mitau als seine heimat angab. Er fragte sogleich mit Sifer nach der Wohnung des Predigers Karbach, mit dem er bekannt zu sein vorgab, und hinterher scheinbarlich gleichgültig nach der des Staatsrats von Kotsebue." Dieser Jüngling in altdeuts scher Tracht bieß: Sand.

Lettes Kennzeichen der Mode dieser Zeit ist vielleicht die Modelosigkeit der vielen. Theoretisch hatte der Nivellierungsprozeß eingesetzt, sehlte nur noch die praktische Nivvellierung durch die Großbetriebe der Konfektion, obgleich auch deren erste Anfänge (wenigstens für Frauenkleidung) auf die große Revolution zurückreichen. Man sehe sich doch die Kostümbildchen von Görres und Schleiermacher an, die Börne zeichnet: Görres im bestaubten, altdeutschen Rock ohne Weste, die nackte Brust durchs offene Hemd zeigend, dazu zerrissene Stiesel; Schleiermacher mit schwarzen, langen

Hosen, ein altes tuchenes Mützchen auf dem Kopfe, — auch sie Wanderer in die Zeitlosigkeit hinein.

Schwerer deutbar erscheint das Modegebot für die Frau. And das versteht man. Denn diese Zeit, die den Mann ins Leben hinaussandte, fesselte die Frau enger an ihre häuselichkeit und suchte in solchem Segensatz ihren eigenen, seelischen Ausdruck.

Immerhin ift es charakteristisch, daß mit Singang des 19. Jahrhunderts der hohe haaraufbau lang niederfallenden Loden weicht, als hatte die gesellschaftliche Stellung von nun an wenig, der Wunsch, Geliebte und Mutter zu sein, alles zu bedeuten. Seit dem Jahre 1806 werden dann die haare eng um den Kopf gelegt, das Net und die Stirnlode chen kommen auf. Auch die Derücken, sogar im betonten Farbenwechsel, setzen sich wieder durch, nur sind das Mode= Lecheiten, von denen das deutsche Bürgertum taum berührt wurde. Die deutsche Frau trug glatten Scheitel, die haare im Naden boch oder niedrig aufgestedt; die halblangen Loden zu beiden Seiten des Gesichts, die viele Bildnisse zeigen, kommen etwa 1834 auf. Sinigermaßen spielt auch die Politik in die Haartracht der Frauen hinein; Treitschke weiß von einer Dariser haartour, die den Namen "Chemin de Mayence" führte.

Die Schute ist die ganze Spoche hindurch der eigentliche hut der Frau; sie kommt etwa um 1797 zur Seltung und behauptet sich bis in die vierziger Jahre. Neben ihr tauchen Barett= und Zylindersormen auf, kehren wieder, um sich seltener zu zeigen und wieder unterzutauchen. Sine Zeitzlang war der Turban sehr beliebt, und Alexander von Sternberg weiß von einem gealterten Hoffräulein zu erzählen, die im violett=samtenen Turban prangte, ein Snadengeschenk Seiner Hoheit des Herzogs August von

Sotha, das er — aus seinen abgelegten Hosen hatte fertigen lassen, ohne daß die Beschenkte je etwas von der Herkunft ihres Kopsschmucks erfahren hätte.

Aur eben die Angehörigen der führenden Stände trugen hüte, die Dienenden begnügten sich mit der haube; das blieb auch zwischen den Revolutionen strenge Scheidungs-linie; inmitten der Frauenwelt wahrte Autorität überhaupt noch lange ihre Seltung. häubchen und haube waren aber auch seit Jahrhundertbeginn haustracht der Frauen und jungen Mädchen, und es ist, als wäre auch darin dieser Jug der Zeit, den mütterlichen und hausmütterlichen Charakter der Frau zu betonen, zum Ausdruck gelangt.

Das Tragen von Schmuck, Armbandern, langen Ohreringen, Mingen, auch über den Handschuhen, kam auf. Ein kleines Juwel, an dünnem Goldkettchen über der Stirn gestragen, gibt dem Damenbildnis der Zeit etwas von priesterslicher Weihe.

Rahel hat das Koftümbild einer Kriegsratswitwe aus dem Jahre 1794 gezeichnet: sie trägt weißatlaßnen Rock, der ein Florfalbala hat, das den Rock nahezu deckt, und eine karmoisintuchene Levite; "ein schwarzer Florhut von agreabler Fasson, worauf eine weiße Astergirlande residiert, bemüht sich umsonst, eine großquastige Frisur zu bedecken." Die ehrbaren Wienerinnen des Jahres 1798 erblickt Arndt in Rock und Schürze, mit einem seinen Kamisolchen und einer Müße auf dem Kopf, deren Spiegel sast aus purem Golde besteht. Die Kleider aus Seide oder seinsten baumwollenen Stoffen, auch die Schuhe reich mit Gold und Silber gestickt. Eine Tracht, vielsach kleidsamer nach Arndts Sinn, als die antikisserende Sewandung der Damen.

In die Frauenmode trug die Revolution den Kattun und die gemusterte Baumwolle hinein.

Kennzeichnend für die gesamte Zeit bleibt in Frauenhalstung und Frauentracht das Vordrängen des Busens, ganz so, wie die Renaissance den Leib betont hatte, wie die Jetzzeit einen knabenhaften Charakter hervorzukehren liebt. Die sehr weibliche Frau, das Mutterschaft vorahnende Mädchen, die dienende Seliebte —: an einem Frauenideal entschwunzdener Jahrhunderte und annoch sestgewurzelter Autorität sucht man inmitten der Erschütterungen einer unverstandenen Segenwart den letzten halt. Die Zeit der Großväter ist recht eigentlich die Zeit der zu Idolen erhobenen Großmütter.

Die kurze Taille, in der man vollbusig die Königin Luise abgebildet sieht, war etwa um 1794 aus England herüber= gekommen, und englisch war auch in seinen Ursprüngen das tiefdekolletierte und armellose hemdenkleid. Bis zum Jahre 1804 etwa wies es die lange Schleppe auf. 21m 1800 wird der Rod geteilt, es kommt auch die Tunika auf. Zu gleicher Zeit gibt Rahel einen Modebericht, der die schwarzen Krepproben mit ungeheuren Schleppen, dazu viel schwarzem Krepp auf dem Kopf, schwarze Strümpfe und Schuhe ohne Spigen empfiehlt. 1805 tritt die neue Taille mit Duffarmeln - in der sich die Romantik auf sich selbst besinnt - zutage, der Rod wird kurzer, nach 1810 sogar knochelfrei. Um diese Zeit beobachtet Rabel, die, selber schlecht angezogen, leidenschaftliche Vorliebe für Pleidsame Trachten begte, daß die gleichmachende Mode bis in die verstedtesten Orter vorgedrungen sei und die Kleinstädter und Kleinstädterinnen in den großen Reigen mit einbezogen habe. Das Jahr 1820 endlich notiert die Verlängerung der Taille, das Jahr 1822 das Weitwerden der Armel. Eine modische Farbengusammenftellung verrät abermals Rahel, und zwar diesmal (1817) für ihre eigene Derson: strohgelber Überrod mit blauen Bändchen, blauem hut mit strohgelbem Band drunter

gebunden, Stehkragen von Blonden-Tüll, dazu den neu erstandenen weißen, langen, englischen Schal. Der Schal war es, der recht eigentlich die Dame ausmachte; er erseste den Mantel. Man berechnete den Kaschmirschal, den eine gutsbürgerliche französische Braut zur Aussteuer mitbekam, auf 875 Thlr. — der der Rahel hatte aber "nur" 57 Gulden ges

Postet, der Gulden zu 14 Gr.

Im Jahre 1822 blickt E. T. A. Hoffmann, in den Krankenstuhl gebannt und schmerzgekrümmt, aus "Detters Ecksfenster" auf den Sendarmenmarkt. Die "rabiate Berliner Hausfrau" trägt einen formverschmähenden Hut mit bunten Federn, gelbkattunenes kleid mit Florbesat und kurzem seidenen Überwurf und ziemlich honettem Schal, Schnürskiesel und blaugraue Strümpfe. Nicht weit von ihr das "leichtssinnige Kind der Verderbnis", funkelnagelneuen Überrock von rosarotem Seidenzeug, der Schleier um den modischen Hut mit Spitzen besetzt, die nicht eben zarten Hände sind in weiße Slacehandschuhe gepreßt.

Etwa um die nämliche Zeit macht Borne eine charakter ristische Beobachtung. Er kommt nach Stuttgart, und es fällt ihm auf, daß das zehnte Frauenzimmer wenigstens in Trauer geht. Er rät auf Pest, doch ist's nur Modeeitele keit. Weil schwarz sie kleidet, trauern die jungen Damen

um entfernteste Verwandte.

Aus ebendemselben Jahrzehnt stammen wohl auch die "Toilettes parlantes", von denen Alexander v. Sternberg erzählt. Er lernt sie am Weimarer Hose kennen, und Ottilie v. Goethe soll ihre Ersinderin gewesen sein. Die Farbe des Kleides hat für den Eingeweihten Bedeutung, die Blumen, die man anlegt, bergen für den Tänzer ein Versprechen oder Versagen; in den Haaren der Geliebten ist die Antwort auf ein noch unerwidertes Villetdoux.

Wie das Schwarz in Stuttgart um 1820, so wird Weiß zehn Jahre später für die gesamte modische Welt die herrsschende Farbe. Das Weiß der Unschuld? Wohl mag man es so nennen. Denn man spürt den Zusammenhang heraus, wenn es um dieselbe Zeit für Damen, zumal für junge Mädzchen, schicklich wird, möglichst wenig zu essen. Börne prägt dazu den ironischen kategorischen Imperativ: "Esse nicht zu viel, liebe Tochter. Sin gesittetes Frauenzimmer soll nie Hunger zeigen. Dem Manne ist Essen ein sinnliches, dem Weibe darf es nur ein ästhetisches Vergnügen sein. Lache nicht, lächle; esse nicht, essel!"

Wieder zehn Jahre später (um 1840), und die Dame hat den Reifrod an.

Wie aber immer die Segensätze hart aufeinanderdrängen: eben jene Jahre, die die Frau weiß anzogen, sie von den Speisen nur nippen ließen, brachten die Mode des Damen-reitens auf.

Aicht ohne Sinfluß war die "arme Zeit" auf die Frauenmoden geblieben. Prinzessinnen und Hofdamen trugen Sommer und Winter Kleider aus Perkal. Das Staatskleid der Mutter der Fürstin Bismarck war aus rotem Kattun, mit gelbseidener Lige besetzt, gewesen. "Für Kattun gab ich Seide."

Wesentlich erscheint: in dieser Zeit erwacht das, was man das Stilgefühl in der Mode nennen möchte. Börne schreibt: "Jede Versammlung von Frauenzimmern hat ihre Tonleiter, man kann nach Sefallen hoch oder niedrig auf derselben stehen, man kann einfach oder glänzend gekleidet sein, man kann aber, ohne Mißklang zu erregen, nicht in einer anderen Tonart auftreten: man darf kein Mollkleid anhaben, wenn die übrigen in Dur dasigen." Und Dorothea Schlegel bestundet das seine Empsinden, daß es für eine Frau über vierzig

gleichgültig sei, was sie anlege, nur musse sie sich vor allem Jugendlichen hüten, ihr Tun und Lassen musse Ruhe atmen; sedes Gefallenwollen wirke lächerlich.

Bemerkenswert wird ein Unterschied zwischen Berlin und Wien zugunsten der Donaustadt. Zelter fallen bei seiner Wiener Reise 1819 die vielen schönen Frauen auf. "Höchter Anstand, auch bei Verdächtigen." Und Slaßbrenner notiert, durch die Wiener Sassen schlendernd, die Damen in den Wagen seien wie zum Ball geschmückt; Blumen und Federn wiegen sich auf ihren Köpfen, Brillanten funkeln an den weißen Nacken, und um die losen leichten kleider schlingt sich ein kostbarer Schal.

S sind aber nunmehr nicht die Frauen in den Wagen, die für die Zeitstimmung entscheiden, sondern jene anderen an Wäscheschrank und Kochherd und — in den Sternen.

ebendiges Kleid der Zeit ist recht eigentlich der Ausdruck im Antlit des Menschen. Philipp Otto Runge gibt das Bildnis seiner Eltern: Wie sehr hat das Leben die beiden, den Mann und die Frau, hart gemacht! Das ist der Bürgersstand, der sich in Sorgen durchkämpst, dem Shrbarkeit höchste Pflicht bedeutet und die eigentümlich protestantische Würde verleiht. Hände, die nicht greisen, sondern halten; Augen, für die es keine Ferne, sondern nur eben die Frage gilt, ob du rechtschaffen bist. Ind wenn Julius Oldach seine Eltern malt, blickt der Vater ganz so drein, und nur auf den Augenslidern der Mutter ruht etwas von der Sehnsucht nach versgangener Jugend. Aber auch die "Bildnisgruppe" von Peter Schwingen wahrt die gleiche protestantische Würde, und es darf einem bange sein um den Knaben zwischen diesem

Mann und dieser Frau, und wenn das deutsche Bürgertum, wie es sich auf diesen Bildern gibt, nach Freiheit fragen sollte, — gewähren wird es sie sicher nicht.

Man sindet Männerbildnisse, auf denen diese bürgerliche Rechtschaffenheit bis ins Mönchische gesteigert ist, zugleich aber bedeutet die Steigerung eine Milderung; denn nun ist den Augen Fernblick gegeben und wahre Religiosität vermittelt: so malt J. A. Ramboux die Sebrüder Sberhard, so etwa, nur zärtlicher, nur echter Ferne zugekehrt, das Vildnis des Dr. C. Groß, das Franz Sybl auf der Leinwand sesthält; wenn Philipp Veit im Doppelbildnis von Joh. Veit und Overbeck den ausgesprochen katholischen Seelenausdruck sucht, so schein der, zum mindesten hier, dem Luthertum an innerer Freiheit überlegen zu sein.

Mitglieder des Hamburger Künftlervereins malt G. Genseler, und indem nur ein flüchtiger Blick diese Gruppe streist, sagt man sich, wie sehr deutsch alle diese Männer sind. Sie brauchen es nicht in der Tracht zu betonen, sie sind's als Mutterkinder deutscher Frauen. Man könnte sie sich auch schwerlich unverheiratet denken, sie werden allesamt gute Familienväter sein. Ist hier Auslehnung gegen das Bürgeretum — was man durchaus nicht behaupten möchte —, so wäre es nur die Auslehnung in ein zärtlicheres Bürgertum binein.

Die Wirkung der Musik auf den Menschen der Zeit malt J. Danhauser in seinem bekannten Bild "List am Klavier". List spielt, und sein Spiel ist Aufblick. Es fällt aber auf, wie unter den Zuhörenden der gemeinsame Kunstgenuß zu Freundschaft drängt. Der im Vordergrund streckt den Arm nach dem neben ihm Sixenden aus, die im hintergrund lehnen sich aneinander. Und während es nun den Anschein gewinnt, als ob die Frau durch die einströmende Musik fromm-nachdenklich, in sich gekehrter würde, macht sie den Mann im Lehn-

sessel vorn weiblich, löst sie ihm die Glieder. Mority von Schwind gibt fein Bild "Auf der Brude". Dielfältige Gestalten, im Verweilen, im hins und herüber, und doch aufs Seelische angesehen nur eine: die Tugend. Zu Tugendfreudigen sind hier die noch eben ftarr Chrbaren geworden, und damit tritt das Ideal neben die Wirklichkeit des Tages. Die Tugend zieht es ins wärmende Heim, oder die Tugend treibt es in die romantische Ferne, gleichviel, sie wird sich und ihrem guten Deutschtum allerorten Shre machen.

7. Danhauser malt in Karl und Auguste von Littrow ein junges Chepaar, und indem man das betrachtet, fagt man sich: es gibt keine Leidenschaft! Die beiden gehören sehr ena queinander, aber es ist eine gemeinsame Ferne, die sie permählt. Das Bild scheint über das Wesen der Zeit viel mehr auszusagen, als in dem Schicksal zweier Sinzelwesen beschlossen sein konnte. Es gibt keine Leidenschaft! Was durchaus nicht ausschließt, vielmehr dazu beiträgt, daß es reichen Kindersegen gibt. In gang eigener Weise beiligt diese Zeit zwischen den Revolutionen die Che.

In der Königin Luise malt sie sich ihr Frauenideal. Bei Tischbein mutet Luise noch kindhaft an; aber man beachte auf dem bekannten Gemalde von Jos. Graffi den Gegenfat des voll und versprechend entwidelten Bufens zu dem gang unschuldigen Mund, während es sich auf dem Bild von S. v. Kügelgen bewußt aufdrangt, wie bürgerlich diese mit der Krone Geschmückte doch ist. Und damit ist wirklich Wesentliches des "lebendigen Kleides" erschlossen. - Philipp Deit gibt das Bildnis der Freifrau von Bernus. Blieb sie, die ebendiesen kindhaften Mund aufweist wie die Konigin Quise, in der Che Madchen? Es gibt keine Leidenschaft, es gibt nunmehr für Frauen auch kein hochgestelltsein. Man mochte schreiben, Freifrau von Bernus oder das Deilchen.

Zeigt Karl Begas der Ältere im "Familienbild" die Mutter zwischen Töchtern, sind die Augen der jungen Mädchen fromm aufgeschlagen, die der Mutter auf das Buch gesenkt, so weiß man, ohne das Buch zu kennen, welcher Art es ist: erbaulichen Inhalts. Aber darüber hinaus: Franz Krüger malt die Fürstin von Liegnitz auf dem Pferde, und selbst dies Pferd ist "fromm". Es könnte sich dem Löwen in Därers hieronymus im Sehäuse gesellen; nur daß es adlig geblieben, die Fürstin von Liegnitz aber, trotz Reitkleides und Reitzylinders, aufs Seelische hin angesehn, verbürgerblicht ist.

Franz Krüger gibt ein Mädchenbildnis im Schmuck der zu Ohrenschnecken geflochtenen Zöpfe, und sie ist kindhaft, und in ihren Augen ist wache Frömmigkeit und klaräugige Unschuld. Schwind zeichnet das junge Mädchen in "Morgenstunde" nur vom Rücken aus, aber es ist ein Duft von frischer Wäsche und nicht nur ein Hauch, nein, ein ersfrischender Luftzug von Unschuld um sie; auch etwas von der Unschuld, die in der She bleibt. Von den beiden jungen Mädchen, die Bernhard Rausch malt, hat wieder die eine den Blick in die Ferne; aber diese Ferne ist doch nur wieder bürgerliche, gottwohlgefällige Häuslichkeit, in der es denn freilich nicht an Musik fehlen darf. Und damit steht man unmittelbar vor Jul. Louis Ashers Bildnis von Jenny Lind: Hausmütterlichkeit und Musik sind eins geworden.

E. Engert malt den Wiener Vorstadtgarten, und die ansmutige Frau, die da zwischen Rabatten und Stauden in ihrem häubchen sitt, hat den Strickstrumpf in händen, die aufgeschlagene Bibel auf dem Schoß. Das bürgerliche Ideal ist damit gleichsam in seinen äußeren Attributen sestgehalten. Es gibt keine Leidenschaft, aber es gibt den Strickstrumpf. Der Strickstrumpf wird, Tiecks bösem Spottvers gemäß, so-

gar während der ehelichen Umarmung in Tätigkeit gesetzt. Der Strickstrumpf beeinträchtigt die Versenkung in die Vibel nicht. In Waldmüllers "Tante" erkennt man, wie es um solche Frau in späteren Lebensjahren bestellt ist. Die Pflicht hat ihr den Nacken gesteist. Wenn diese bürgerlichen und gealterten Frauen, was selten geschieht, einmal lächeln, so ist das kein Zeichen für Fröhlichkeit, vielmehr halten sie es alsdann für ihre Pflicht, zu bekunden, daß sie gütig sind.

So gibt keine Leidenschaft, es gibt nur Pflicht. Das ist das lette, was all diese Menschenantlitze auszusagen haben. In dieser Pflicht werden die Hochgestellten bürgerlich, die Bürgerlichen gewinnen an ihr den steisen Nacken. Aber indem diese Zeit den Frauen die Leidenschaft nimmt, macht sie ihre Hingabe (versteht sich, in der She) zu einem unnennbar süßen Versprechen. Diese Zeit zwischen den Revolutionen verbürgerlicht die Pflicht und romantissert die Unschuld.

# Orei Generationen — Zwei Städte

1

s ereignet sich im Marktgewirr des Tages, daß, uns vermittelt und unvorbereitet, eine neue Losung vernehmbar wird. Niemand weiß, wer sie ausgegeben hat. Es ist da aber alsbald eine Gruppe junger Leute, die sich zu ihr bekennen, aus den wenigen sind überraschend schnell die vielen geworden, und nun ist kein Absehn mehr, denn schon scheinen die vielen die Sesamtheit zu bilden. Eine neue Generation ist entstanden.

Eine neue Generation? Bleibt Zeit in sich in tiefe Schleier gehüllt, so gibt man mit dem Wort von der neuen Generation einem Geheimnis Namen, von dessen Entstehen man nichts weiß. Das Entstandene aber trägt Tatsächlichkeit und nahezu Selbstverständlichkeit zur Schau, und wenn man einer neuen Generation die bestimmende Jahreszahl setz, so denkt man etwa an die Zwanzig= bis Fünfundzwanzigjährigen, die um eben diese Zeit ins öffentliche Leben hinaustreten.

Das ift so und nicht anders, als wenn ein Mann, der viele Frühlinge erlebt hat, ein bestimmtes Frühjahr im Trieb der Sinne und der Seele als das seine erfühlt. Auch über ganzen Völkern mögen Sestirne kräftig werden.

### Die Generation 1790

en Generationen zwischen den beiden Revolutionen nachsinnend, denkt man gern an die Familie Humboldt, denn sie ist wie ein freistehender, doch geschützter Baum, in gutes Erdreich gesetzt, und wohl vermag man zwischen seiner Verästelung die Jahres-, seien es Generationenringe, abzulesen.

Jett aber, 1790, sind Wilhelm und Caroline Humboldt selber jung, und hinter ihnen erkennt man den langen Zug derer, die mit ihnen gemeinsam ins Leben wallfahrten.

Selten hat eine Jugend die Elterngeneration so übersehen, mit derart herablassender Ironie behandelt, wie diese in Selbstbewußtsein und Gefühlsüberschwang aufbegehrenden jungen Leute. Selbst ein Schleiermacher, der sich doch in ganz eigener Weise zu seinem Vater bekannt hat, spricht gelegentlich und mit erstaunlicher Überlegenheit von dessen "eigensinnigem Wankelmut", an den alle Vorstellungen verloren seien. "Wer kann so einem Mama = Kopf nachrechnen?" schreibt Caroline an ihren Verlobten, und man sieht's, wie sie dabei mit den schmächtigen Schultern ärgerlich zuckt. Fällt ihr auch gar nicht ein, den erften feierlichen Brief an Mama humboldt selbst zu schreiben. Wilhelm von humboldt hatte bereits proponiert, Caroline v. Wolzogen könne an ihrer Statt das Meisterstück aufsetzen, sie meint, er hatte am klugften getan, den Entwurf gleich mitzusenden, vin dem Stil, den Mama begünstigt", entbietet sich dann aber neben der angepriesenen Caroline auch noch Lotte oder Schiller selber zu helfern. Errat demgemäß auch gleich den Verfaffer von Mamas Antwortschreiben. Ihren eigenen Vater bemuttert sie durchaus. Man musse schonend mit ihm umgehn, denn unichts mache die Menschen empfindlicher, als wenn man

klein halte, was sie groß achten". Sin andermal: "Mama ist recht vernünftig. Möge ihre Vernunft auf Papa umgehen."
"Papa ist herzlich gut, aber in seinen Kopf kommt ewig keine neue Vorstellung mehr." Man verzichtet von vornherein darauf, ihm etwas klarzumachen. Diese Generation setzt sich zu Tisch und rückt den eben noch selbst benutzten Milchecher und die Kinderbestecke auf den Platz der Alten, bindet denen auch fürsorglich das Lätzchen um, damit sie sich keine Flecken auf ihre Staatskleider machen.

Ein innerliches Verhältnis zur Familie besteht kaum. Er selbst, Wilhelm v. humboldt, schreibt einmal: "Da hast Du das Porträt des Familienennuis. Ich nehme mich, so gut ich kann, lebe mit allen so wenig als möglich, gebe sedem so viel Recht als möglich, ohne dem anderen Unrecht zu geben, gehe meinen eigenen Weg und suche es einzig dahin zu bringen, daß alle mich achten und mir zunahezukommen sich fürchten." Im Widerspruch dazu — und wie hold kleidet solche Inkonsequenz die Jugend! — malte man sich das eigene Alter mit allen Zaubern zärtlicher Idylle aus.

Man brauchte die Familie nicht, man verstand sich auf das Alleinsein. Dem schuf man eigene Weihe. Wo immer man auch weilte —: im Alkoven fand sich, unter der Birke am Waldrand stand, unsichtbar, das Altärchen mit der stets brennenden Flamme zum Kult des eigenen unverstandenen Ichs.

Zugleich die Zeit der nimmersatten seelischen Ansprüche. Man sucht Annäherung in Freundschaftsbünden. Ein zärtliches Du verschwistert. Die schnelle Träne im Auge ist Freimaurergruß der einander Verstehenden. Der Schmetterling Seele flattert von du zu du.

Es ift die Zeit, da man bei nahendem Gewitter ans Fenster tritt, und nun der Hauch des Namens "Klopstock" das

Unnennbare ausspricht, die sich sehr einsam fühlten, vermählt. Die Zeit, da ein neuer Frühling den Boden wie mit einem Teppich von blauen Glockenblumen überzieht; die läuten Schwärmerei. Aur soll man es nicht übersehen: in dieser Schwärmerei ist Geistigkeit.

Von Prüderie weiß diese überzärtliche Jugend nichts. Caroline schickt als Braut ihrem Wilhelm eine selbst angesfertigte Zeichnung: "Wenn sich nur Mama nicht darob standalisiert, denn der Theseus ist sehr im Stand der Natur."

Vor allen Dingen: man fühlt sich anders als die andern. Wilhelm v. Humboldt spricht von seiner sehr traurigen frühen Jugend und daß ihn die Menschen gequält hätten, und keiner ihm etwas hätte sein können. Im Grunde aber ist man des halb so anders, weil man sich doch nun sehr an "Grazie" ges bunden weiß. Man darf dem Wort den vollen Klang und den weithin reichenden hall geben; denn Grazie muß nun in allem sein: in dem Kleid, das du trägst; in dem Glas, das deine Hand umspannt; in dem Menschen, dem du nahen magst; vor allem, in deiner eigenen Seele.

Bleibt sie aus, oder kargt die Unwelt damit — nun wohl, dann träumt man sie sich. Der junge Humboldt spricht es einmal aus, daß er sich die Menschen ganz bewußt idealisiere. Der Schmetterling "Seele" wird im Bedarfsfall zum Adler und mag nun jeden hoch in die Lüfte tragen, und jeder wird zum Sanymed in seinen Fängen.

Sift eine ganz eigentümliche "seelische" Sinnlichkeit, die da aufschießt. "Oh, Wilhelm, komm in meine Arme, daß meine Seele in Dich überströme und ich die Deine empfange", schreibt Caroline als Braut. Sie möchte auf seinem Schoß sigen und ihn ansehn, denn dann ist es, als übertrüge sie hre Seele am wahrsten und glühendsten in ihn über. Er seinerseits denkt an die Urgestalt der Charaktere, an die

Idee im platonischen Sinne, und wähnt hier den Grund zu sinden, warum Liebe immer von Sinnlichkeit unabtrennbar, der Gegenwärtigkeit der Geliebten bedürfend sei.

Ihre höchste Weihe empfing die Schwarmerei der Genes ration durch Verschwiegenheit. Von solcher Überglut der Empfindungen durfte nur der eine und die eine wissen. Die Welt verstand nicht. Wieder Caroline: "Aber die Menschen dürfen nicht wissen, was wir uns sind. Wenn sie unsere Gefühle ahndeten, schienen sie mir entweiht. Selbst gegen die Beften vermag ich nichts auszusprechen." Und diese Worte, die scheinbar eingeordnet und nur gleichberechtigt in den Wortkohorten dieser Briefe mitmarschieren, sind zum beftimmenden Leitsatz dieser Che geworden. Auch darin emp= fand er wie sie. Und so hebt damit jenes große Verftedspiel an, das Wilhelm und Caroline v. humboldt vor ihrer Mitwelt und darüber hinaus mit ihrer Che getrieben haben. Sie sollte Konvenienzheirat, und nur das, scheinen, und schien es. Und war doch aus herzensneigung erstanden, in tiefer und an Untreue gestählter Treue bewährte, über den Tod hinaus beseligende Liebesehe gewesen. So gehütet, brennt denn freis lich die geweihte Flamme heller. So in Verschwiegenheit eingebettet, ift Schwarmerei: Gefühl.

Diese Seneration hat ihre eigene Sthik, und aus ihr leuchtet das Humanitätsideal. "Der Mensch schafft immer insoviel Sutes, als er in sich gut wird." Religiosität ist noch nicht, wozu Schleiermacher sie rief, Sinn für die Unendlichzeit, sondern vielmehr die Stimme des Menschentums im Menschen. Sin Sonnenaufgang, und man fühlt sich fromm, ohne doch beten zu können. (Das kann man aus dieser Keuschzheit des Smpsindens nur sehr selten.) Und Humboldt schreibt einmal: "Das macht mir die religiösen Zeremonien manchmal so lieb, daß sie lauter Äußerungen recht menschlicher, brünftiger

Liebe sind — das Weihen, die Reliquien, das Seligwerden, nicht durch Verdienst, nur durch Snade und Buße (man beachte die unterschiedlose Zusammenstellung katholischer und protestantischer Normen!) — aber das macht sie mir auch so verhaßt, weil sie das zu Zeremonien gemacht haben." Religion ist dieser Jugend nicht Brot, sondern Kuchen.

Jum Prüfftein aller Religion wird — und das empfindet man denn freilich als ein Beglückendes — die Toleranz. "Nichts ist vermessener, als anderer Empfindungen despotissieren zu wollen, besonders über religiöse Segenstände", schreibt Caroline, sie betont es und kommt oft mit anderen Worten darauf zurück, er seinerseits dehnt das Sefühl auch auf die Häretiker der menschlichen Sesellschaft aus und erskennt im Verbrecher den Schwerzurichtenden. "Aber so sind die Besseren unter den Verbrechern meist Menschen, die nicht anders handeln konnten, und daß sie nicht anders konnten, ist teils so menschlich, teils so qut."

Dem Volk gegenüber wahrt man den Standpunkt der aufgeklärten, teilnehmenden und hilfsbereiten Gutsherrs schaft. Der revolutionäre Wind hat bisher nur an die fruchte tragenden Ähren, noch nicht an die Qurzeln, Erdreich aufs wühlend, gegriffen. Man selber aber wahrt sich eine innere Freiheit, von der keine Zeit vorher wußte, und die auch in der späteren Entwicklung ganz seltene Begnadung ganz Verzeinzelter geblieben ist. Dieser Referendar Humboldt sagt sich, trozdem er keineswegs sonderlich begütert ist, trozdem er dabei auf harten Widerstand stößt, von seinem Amte los, nur um seiner inneren Entwicklung zu leben. Und sie sagt zu ihm, darin tust du recht. Den Freiesten der Freien sieht man hier in die Augen, und es ist beinahe selbstwerständlich, daßso geartete Naturen vor Titeln geradezu zurückschaudern. Man ist es satt, vornehm zu scheinen.

Mit dieser Generation von 1790 steht man geistig auf einer Höhe, von der es denn nur Abstieg gibt.

S ift denn auch ein eigenes Befremden, ein schmerzliches Verwundern, mit dem diese sehr Freien, über Mittagshöhe hinausgelangt, die neue Jugend der Freiheitskriege in ihren eigenen Kindern heranwachsen sehn. Als Caroline im Jahre 1818 einmal um irgendeine Erlaubnis bittet, schreibt Humboldt: "Wie kanst Du um Erlaubnis fragen, liebe Seele, das ist gar zu sehr, als wenn Schleiermacher uns getraut hätte." In der Tat, es war die Albr vom Kirchturm gewesen, die sener neuen Jugend der Freiheitskriege den Sintritt ins bewuste Leben geschlagen hatte.

Zwischen Wilhelm und Caroline von Humboldts eigene Jugend und die ihrer Kinder aber schiebt sich, wenn auch weniger ausgeprägt,

#### Die Generation 1800

chleiermacher beschäftigt sich gelegentlich eingehender mit dem Charakter des jungen Börne und fühlt sich abgestoßen. Faulheit wirft er ihm vor und den Trieb, sich seinen eigenen Willen wegzuräsonieren. Seziert und unwahr mutet er ihn an. Was ihn aber sonderlich ansicht, ist die weltschmerzliche Stimmung in diesem jungen Menschen, und aus seiner Smpsindungsfrische heraus meint er: "Was bat ein gesunder junger Mensch, dem nichts abgeht, trübe zu sein? Aller Trübsinn kommt aus seiner Untätigkeit, die ihn schlaff macht." Man vermerke Zug für Zug dieser Charakteristik, und sedes Wort zielt in dem Maße, in dem es dem jungen Börne gilt, auf den jungen Brentano. Sine neue Zeitphysiognomie stellt sich dar. Sie trägt, an der Seneration der Humboldts bemessen, den Ausdruck geistiger Srmüdung.

So ift denn auch bezeichnend. Der Schwester gegenüber gefällt sich der junge Brentano in einer Präzeptorrolle, aber sein Mahnspruch bringt es nicht über die Worte hinaus: "Stelle dich nicht so heilig, nehme das Leben leicht und deine Pflichten ernst, lerne mit vernünftigen Leuten lustig und fröhlich umgehen." Worauf denn aus Bettinens Mund, ganz im Sinne dieser Seneration, prompt die Antwort ersolgt: "Seh' ich mich um nach meiner Pflicht, so freut mich's recht sehr, daß sie sich aus dem Staub macht vor mir, denn erwische ich sie, ich würde ihr den Hals herumdrehen! so erspicht bin ich gegen sie." Man schlendert durchs Dasein, wird über dem Bestreben, das Leben leicht zu nehmen, schwers mütig, und schon ziehen die Wolken heraus, die den Wetterssturz von Jena ankündigen werden.

Wie jede Generation sich aus Gegensählichkeit zu der vorangegangenen entwickelt, ist man jezt jedweder Empsindssamkeit überdrüssig geworden. Brentano meint, es sei was Miserables um einen empsindsamen Menschen, er selber werde mit jedem Tage gescheuter und unempsindsamer. Aus dem starken Freiheitsdrang der Älteren aber wahrt man sich doch zum mindesten — auch hier ist der Speer zum Schilde geworden — das Gesühlfür innere Unantastbarkeit. Deren freut man sich, auf die legt man Wert. "Sines Strebens bin ich mir bewußt," schreibt Bettina, "weil sich alle meine Kräfte darin bewegen. Das ist innere Unantastbarkeit." Und das will denn freilich etwas besagen. Nur wäre Caroline v. Humboldt nie und nimmer darauf verfallen, die Worte aus Papier zu sezen, aus dem einsachen Grunde, weil sie ihr gar zu selbstverständlich gewesen wären.

Mit der Auflehnung gegen Empfindsamkeit hangt es 3us sammen, daß diese Generation durchaus kein Bedürfnis nach Verheimlichung des eigenen Innenlebens hegt. Schon

reguliert man das eigene Sefühl nach jenem Ausmaß, das es vor der Öffentlichkeit aufweisen soll. Abermals Clemens Brentano: "Der gute Mensch hat keine Seheimnisse." Und wenn man dem, der diese Worte spricht, tiefer ins Auge blickt, weiß man: hier ist bereits die Rechtfertigung für bewußte Zurschauftellung der Empfindungen. Beide, Clemens wie Bettina, sind doch letzten Endes wie Schaubudenbesitzer, und wenn sie den Vorhang aufziehn, zeigen sie die bunten Tätowierungen am eigenen Körper. Es ist die Zeit der vorweilig veröffentlichten, fürs schaulustige Publikum zurechtges rückten, selbstredigierten Briefergüsse.

Das religiose Erlebnis hat noch immer nicht Tiefe gemonnen. Es flackert, nun auch noch des Menschheitsideals beraubt. Wie ift das charakteristisch, wenn Bettina einmal schreibt: "Was ist der Unterschied zwischen Gott und Menschen? - daß in ihm alle Lebensreize mach sind, und aber im Menschen schlafen sie." So geistreichelt man um die eigene Empfindungsarmut herum, und es ift schlieflich nicht verwunderlich, daß das Alter später diesen selben Menschen mit trübem Aberglauben beantwortete, was Jugendfürwit derart gefragt hatte. Geistige Verwurzelung aber findet diese Generation in paterlandischem Boden. Und somit ist doch der Ruf der neuen Zeit an sie ergangen. Diese Jugend erschaut ein ideales Deutschland. Erträumt es in ritterlicher und mittelalterlicher Frühzeit. Trägt es in die Zukunft hinüber. Fördert geschichtlichen Sinn. Wedt die entsprechende wissenschaftliche Forschung. Sucht Verständnis für Volkssitten und Volkssprache. Gewinnt, und sei es vorerft in Lied und Marchen, Zugang zum Bergen des Bauern und des handwerkers. Bereitet in alldem geiftig den Boden für -

# Die Generation 1815

In seiner "Friedensrede eines Deutschen" erzählt Ernst Moritz Arndt eine Anekdote, die nur den einen Fehler hat, nicht wahr zu sein. Danach soll, als ein siedzigsähriger kleist Magdeburg übergab, ein Siedzehnsähriger des gleichen Namens sich in den Fluß gestürzt und die Fahne, das Palladium des Regiments, mit sich in das Wellengrad getragen haben. Erfundener Vorgang, der eben durch die Tatsache des Erdichtetseins an Empsindungsschwere gewinnt, wahrer wird.

Sehr lebhaftes Gefühl fur das Andersgeartetsein der neuen lugend hat Wilhelm v. humboldt. In den eigenen Töchtern und Schwiegersöhnen tritt es ihm befremdend nahe, daß eine neue Zeit jett offenbar neuer Menschen bedürfe. Er lieft die Briefe wieder, die Schiller an ihn geschrieben, und dabei fällt es ihm auf, wieviel Muße die Menschen das mals hatten, sich mit sich selber zu beschäftigen; dagegen sei nicht ein Wort über öffentliche Angelegenheiten in den vergilbten Blättern zu finden. Jest aber reife die genoffene Ergiehung, oder auch die öffentlichen Vorgange, auch das Gebot der Zeit, die Jugend des nun heraufgehellten Tages zur Wirklichkeit bin; nur wenige blieben jest bei dem, mas man in Wissenschaft und Kunft um der reinen Idee willen und ohne nach der Anwendbarkeit zu fragen, treiben konne. Er empfindet das so start, daß er im Jahre 1816 einmal schreibt: "Es hat nie eine Epoche gegeben, wo überall und auf allen Dunkten die alte und neue Zeit in so schneidenden Kontraft getreten find."

Nun endlich ist die Jugend fromm geworden. ("Als hätte Schleiermacher uns getraut.") Zwar darf man niemals, wo von Religiosität als Zeitstimmung die Rede ist, ein Tief-

innerliches erwarten; das wächst oft genug fernab der Straße, oft genug fernab der Kirche; als Zeitstimmung ist Religiosität nicht viel mehr als Kleid; das aber kann sehr modisch wers den; man wähnt es bereits beglückend, ist es nur lebens diges Kleid zu nennen. So sind es wieder Humboldts, des Unreligiösen, Worte, die dieser neu aufschießenden Frömmigskeit die ihr zukommende Beleuchtung geben: "Ich habe es auch sehr gern, daß die kleinen Dinger (seine Töchter) so fromm sind. Es sließt so ganz aus ihrem Gemüt und verwebt sich auch sehr schoön in die Zeit, erhalte sie ja dabei."

"Als hatte Schleiermacher uns getraut." Mit der neuen Zeit, und weil sie sich in deutsche Vergangenheit ein-Prampfte, aus dem deutschen Mittelalter die deutsche Zu-Kunft herauszulesen hoffte, war auch eine neue Anschauung der Che in weite Volkokreise gedrungen. Datriarchalität wurde Stil. Das "Er soll dein herr sein" wurde nicht nur wieder febr ernft genommen, - es ift, als hatte man auch sinnlichen Antrieb darin gesucht und gefunden. Es wird Pflicht der Frau, zu ihrem Manne aufzubliden (humboldt belächelt das, aber es stößt ihn auch ab). Man wunscht sich ein Käthchen von heilbronn im züchtigen Spitzenhäubchen an den morgendlichen Frühstückstisch. An seinem Schwiegers sohn hedemann fällt es humboldt auf, daß er überall Schranken setze und Fesseln schmiede; er empfindet es arger= lich, wie fehr diese religiosen, vaterlandischen, sogar ritterlichen Ideen Freiheit und Große des Gefühlslebens beeinträchtigen. Mit dieser neuen Auffassung der Che aber steht wieder eine Beobachtung in Zusammenhang, die humboldt diesmal an seinem andern Schwiegersohn, Bulow, macht: die Manner ihrerseits seien prude geworden. Sie wagten es Paum noch, einer Frau frei ins Gesicht zu sehen, geschweige denn sich an ein Daar hellen Augen und einem frischen

Mund zu freuen. "Pflicht" ift das Stichwort der neuen Generation. "Pflicht" wird, nach Humboldts Empfinden, was man früher frei aus sich heraus getan hat. Adelheid wird "nach erfüllter Pflicht", so schreibt sie selbst an ihren Mann, einen Spaziergang machen. Sabriele hat es sich "zur heiligen und ernsten Pflicht" gemacht, die Freude ihres Verlobten zu erhöhen, seinen Schmerz zu mildern. Dies gesteigerte Pflichtbewußtsein, und zumal im Weibe, — man begreist, wie sehr die Zeit zwischen den Revolutionen dessen bedurfte, aber man erkennt auch, wie Zeit sich ihre Menschen schafft: sie braucht dies neue Pflichtbewußtsein, und es ist da, aus einer Atmosphäre sehr verschieden gearteter Wolkenschichten gleichmäßig herabgetaut.

Daß diese Seneration der "Pflicht" der eigenen Elternsgeneration sehr anders gegenübersteht, als die es der ihren gegenüber getan, ergibt sich aus der gesamten Semütseinstellung. Nun läßt man sich Briefe an die "Mama" nicht mehr von andern aufseten. Man spricht nicht mehr zu den guten Alten, wie sie's verstehen. Man ist vielmehr glücklich, "solche lieben herrlichen Eltern zu haben"; und daß der Vater ihr wünschte, noch dies Jahr möge ihr die Hochzeit bringen, sindet dieselbe Sabriele "sehr lieb und gütig" vom "lieben Vater".

"Pflicht" auch ist es geworden, sich deutsch zu fühlen. "Oh, meine teure Gabriele, ich beschwöre Dich bei der Liebe, die ich heiß und rein zu Dir im Herzen bewahre, vergiß nie, daß Du eine Deutsche bist." Und ihre Antwort: "In Deutschland bin ich geboren, dort habe ich Dich kennen und lieben gelernt, bin dort die Deine geworden, und Du bist auch ein Deutscher." Es ist das neue Vaterlandsgefühl, das in dieser Generation der Freiheitskämpse zum Ausbruch kommt. Weil es so neu ist, bedarf es so vieler Versicherungen.

Der Horizont ist enger geworden, Toleranz ist aus der Mode, sie stünde auch im Widerspruch zu so begriffener "Pflicht". Die Tochter der Humboldts schreibt aus Rom: "Die vielen Pfaffen und Mönche, denen man es ansieht, daß es ihnen nicht ernst und wahr ist, und überhaupt das ganze katholische Wesen macht mir einen unangenehmen Sindruck." Die das den Pfaffen und Mönchen ansieht, ist fünfzehn Jahre alt.

Auf den deutschen Universitäten tritt die Zeitphysios gnomie dieser Seneration sehr ausgeprägt in Erscheinung. Was hier, als von wenigen vorgelebt, gekennzeichnet wurde, wird in den Burschenschaften und darüber hinaus in Studentens und Künstlerkreisen zu Semeinbesit. Wo sich frühere Zeiten mit Kompagnien der Seistigen begnügt hatten, läßt diese Spoche der Freiheitskriege Regimenter aufmarschieren. Der gesamte Bürgerstand ist mobil geworden. Und während frühere Zeiten ihr Ideal in die Wolken geschrieben hatten, gibt diese Spoche Parole aus und gliedert ein. Die neue Zeitstimmung als solche beansprucht die Seltung von "Pflicht".

Schadow notiert am Rande: "Die Berliner Studenten haben nicht sene rohen Sonderbarkeiten wie an anderen

Hochschulen."

Arndt lobt diese Generation der Freiheitskriege in sehr bewußtem Gegensatz zu seiner eigenen Generation und sindet bei ihr Fleiß, Zucht, Ernst, Männlichkeit und Shrbarkeit. Auch Wilhelm v. humboldt ist voll Anerkennung: "Es ist doch im Grunde setzt ein besserer Geist und Sinn in den jungen Leuten in mancher hinsicht, als wie ich in dem Alter war. Sie haben in der Regel mehr Gemüt und hängen so mehr an den zugleich menschlich natürlichsten und höchsten Dingen, an Religion, Daterland, Stern."

Mur daß eine Verkörperung dieser fehr ethischen, fehr vaterländisch gesinnten, sehr pflichtbewußten Generation den Namen Sand führte. Nur daß der geistige Abstand von der Jugend um Wilhelm v. humboldt geradezu erschreckend ift. Wo allzuviel Beftes, fehlt meift das Gute.

Und dieser geistige Abstieg sett sich fort. Noch konnte man von einer Generation um 1840 reden. In bezug auf die notiert Varnhagen ein Wort von Karl Rohr: "In der hauptstadt merkt man das noch nicht so, aber in den handelsund Provingstädten wächft ein Geschlecht heran, das aller idealen Bestrebungen vergessend oder gar ihnen feindlich, dreist und roh auf das rohe Wirkliche hinfturmt und bald nichts wird gelten laffen, als was die außeren Bedurfniffe und Genuffe betrifft."

Beitenwende -.

2

In den beiden Städten Berlin und Wien erschlieft fich I das deutsche Wesen der Zeit in seiner Gegenfätlichkeit. Cs ist nicht nur der Widerspruch zwischen nord- und suddeutsch, preußisch und österreichisch, protestantisch und Patholisch, einer aufstrebenden und einer gefättigten, bereits etwas muden Kultur - es ift, als ftunde geistigem Schaffen -Musik (nicht minder schöpferisch in ihrer Art) gegenüber.

So scheint es. Vielleicht, daß man später begreift, daß diese Gegensätlichkeiten nur Dole des nämlichen Zeitenrunds sind, und daß erft aus ihnen und ihrer Zusammenfassung sich

himmel wolben fann.

## Berlin

Mauer eingeschlossen, ein Jußgänger umschritt es in knapp vier Stunden. Dom Leipziger Tor aus führten zwei Alleen, mit Weiden und Linden eingesaßt, die eine nach dem Tiergarten, die andere nach der Potsdamer Chaussee. Das Brandenburger Tor wurde bei Tage mit eisernen Sittern, nachts mit schwerlastenden hölzernen Flügeln versschlossen, die Straßen waren unter Friedrich Wilhelm III. gepflastert worden, sie hatten Namen, die häuser Nummern mit goldenen Zahlen auf blauem Blech erhalten; vom Schönbauser bis Stralauer Tor war die Stadtmauer ausgebaut worden. Gasbeleuchtung bestand seit 1826, zuvor waren die Laternen von Mai bis August nicht angezündet worden.

Cine Kleinftadt durchaus. Bei jedem öffentlichen Brunnen lagen zwei Feuerbottiche auf Schlittengeftellen, mahrend des Sommers mit Wasser gefüllt, zu abendlicher Stunde ers schienen die Nachtwächter, blau uniformiert, von ihrem bunde begleitet, mit langem Spieß bewaffnet, um mit der Dfeife die Stunden, mit ihrem horn Feuer anzuzeigen. Aber diese Kleinstadt besaf empfehlenswerte Gafthauser, es ftanden seit dem zweiten Friedensschluß "echt Warschauer" Droschken, 32 an der Bahl, zur Verfügung, der Kutscher faß in feinem grauen Mantel mit gelben Aufschlägen auf dem Bod und führte in einer Diertelftunde für vier Groschen an das in dieser Enge nahegelegene Ziel. Und diese Kleinstadt bara bereits eine rege industrielle Tätigkeit. Noch kam man mit der Doft an, aber in Coderills Fabrik in der Neuen Friedrichstraße arbeitete bereits eine Dampfmaschine von nahezu dreißig Dferderraften, die Baumwollmeberei und edruderei schritten ruftig voran, die Dapierfabrit in der

Mühlenftraße lieferte in sechs Stunden aus Lumpen brauchbares Druckpapier, die Kgl. Sisengießerei brachte jährlich über 12 000 Zentner Sußwaren auf den Markt, es liefen vier bis fünf Millionen Briefe jährlich in dieser Kleinstadt ein, die Sewerbesteuer trug (1831) jährlich 120 568 Thlr. ein.

In den Angaben besteht ein bestemdender Widerspruch: Danach soll Berlin im Jahre 1822 bei einer Sinwohnerschaft von 183 000 präzis gezählt 7683 häuser aufgewiesen haben, im Jahre 1831 aber nur 6950 häuser bei ziemlich gleichgebliebener Sinwohnerzahl, im Jahre 1840 über 7000 häuser bei nunmehr stark angewachsener Bevölkerung von 298 000. Nicht anzunehmen, daß häuser abgerissen worden seien, offenbar aber hat die Bautätigkeit gestockt, in keinem Fall hat sie mit dem Zuwachs Schritt gehalten. Bereits aus dem Jahre 1831 wird berichtet, daß vor dem hamburger und Rosensthaler Tor oft mehrere Familien in einer Stube zusammenswohnten. Auch derart züchtete die Zeit zwischen den Revolutionen das Proletariat.

Den 180 000 Einwohnern standen 110 Zivil\*, 54 Wundsärzte, 8 Zahnärzte zur Verfügung, den 290 000 des Jahres 1840 an Ärzten 350, an Wundärzten 70, an Zahnkünstlern 30. Ebendamals wies Berlin 200 Restaurationen, 150 Weinshandlungen, 96 Konditoreien, 216 Bäder, 320 Schlächter, etwa 60 Buchhandlungen und 36 Leihbibliotheken auf.

Das Bürgertum hatte allmählich gelernt, für sich selber zu sorgen; in seiner Weise. Bereits 1820 bestand eine "Heiratsgesellschaft", zu deren Mitgliedern 200 reiche und arme Hausväter zählten. Derheiratete sich eine Tochter aus dieser Semeinschaft, so zahlte seder Hausvater als Beihilfe zur Aussteuer einen Thaler. Die Königliche Luisen-Stiftung aber spendete allsährlich an fünf Brautpaare se hundert Thaler, doch mußte hier ein Sittenzeugnis beigebracht werden.

Volksschichten sanken ins Proletariat hinab — Anfänge sozialer Sinrichtungen blieben nicht aus. Seit 1827 bestanden Kommunalarmenschulen, in denen je 150 Knaben und Mädchen getrennten Unterricht erhielten, die Stadt besaß (1831) Taubstummens und Blindeninstitute, eine Suppensanstalt, in der im Winter 3000—4000 Arme beköstigt wurden, eine freiwillige Arbeitsanstalt, dazu (1840) das Arbeitshaus in der Alexanderstraße, die etwa 800 Personen sassens in der Alexanderstraße, die etwa 800 Personen sassens Wessellsungsanstalt und die Armenbeschäftigungsanstalt, die etwa 600 Hilfsbedürftigen Obdach, Nahrung, Arbeit bieten konnte.

Die Stadt verfügte damals über drei Zeitungen, die aber wöchentlich nur dreimal erschienen. Sie brachten langsam aber sicher ihre Berichte aus Paris, London, Madrid, Italien, vom Mainstrom, von der türkischen Grenze, aber das waren behördlich gebilligte Berichte, in die eigne Meisnung nicht dreinreden durste. Berlin selbst bestand für die Berliner Zeitungen nur so weit, als — "Zeine Majestät gesruht hatte". Daneben verspätete Theaters und Konzertbesrichte und eine aussührliche Kritik der Kunstausstellung, in der jedwedem Bild ein Zensurenzettel angehängt wurde. All das brav, nur etwas nüchtern; erschreckend nüchtern, wenn es dem Rezensenten beisiel (und das kam oft genug vor), in gereimten Versen zu reden.

War Berlin für die Berliner Zeitungen im allgemeinen eine verbotene Stadt, so fand sich innerhalb ihrer Mauern hinter siebenfachen unübersteigbaren Wällen eine Burg, und das war — die Politik. Kein Wort von Politik in dies sen heute vergilbten Blättern! Am 26. November 1822 war Hardenberg, der Staatskanzler, gestorben, eben sener Hardenberg, der einst dem Vorwärtstappen des Volkes voranges leuchtet hatte und sich nun mit längst erloschener Fadel selbst

unter den Wegunkundigen befand, immer aber noch berufener Leiter der preußischen Politik —: die "Vossische Zeitung" brachte am 14. Dezember die Todesnachricht ohne seden Zusach nach der Mitteilung der Zeitung von Genua und scheute sich nicht, bald darauf ein in französischer Sprache verfaßtes Gedicht zum Andenken an diesen doch sehr Deutschen zu veröffentlichen, das in die banale Schmeichelei an Friedrich Wilhelm III. ausklang: "Le choix d'un grand ministre est l'éloge des rois."

Aber dies Berlin der Biedermeierzeit, verschrien wegen seiner Rückftändigkeit und dennoch voranschreitend in Arbeitstüchtigkeit, in der Enge weitem Seistesflug Anregung bietend, sah in seinen Mauern, die nicht nur fortbestanden, sondern ausgebaut wurden, eine Seselligkeit, in der Seist spielte, es lehrten an seiner Hochschule Männer — die Brüder Humboldt, die Brüder Grimm, Schleiermacher, Fichte, Schelling, Hegel — die der Nachwelt Lehrer gesblieben sind.

S ist Ruhe in den Straßen und Sassen, Beseeltheit in der bürgerlichen Enge — es ist eine Atmosphäre lebendiger, lichter, protestantischer Seistigkeit über dem Berlin der Biedermeierzeit.

### Wien

ie innere Stadt schmiegte sich mit vielsach abschüssigen, sehrengen und gewundenen Sassen um ihren Stephanssdom. Überall aber war Blick auf den Kranz der Berge, und die nahe Donau führte, lebendiger Weg, der Ferne zu.

In dieser Enge war Platz für das Barock der Paläste und Kirchen. Es war dem Boden entwachsen und hatte Wucht und Linie aus ihm gesogen. Dieser Fleck Erde und die ihn seit Jahrhunderten besiedelten waren in Ursprung und Seistige Leit eins. Das schwellende Barod wußte von irdischem Slanz und strebte in süchtigen Säulen und Architraven einem glänzenden himmel zu; seine Kuppel war sein himmel.

In der Kongreßzeit hatte sich die alte Kaiserstadt in Festlichkeit versüngt.

Es folgte ein Besinnen, das gesichertes und erdgebundenes Fortschreiten war. Denn nun klomm die Residenz in ihren Vorstädten zu den nahen Bergen auf. Sie setzte sich aus sich heraus im Barock der Vorstadtkirchen den Merkund Gedenkstein, aber sie baute rundherum das Biedermeierhaus mit der besinnlichen und klaräugigen antikissierenden Fassade und lud Natur ein, es in Garten und hof mit dem Grün des mütterlichen Bodens zu umspinnen. Und die nähergerückten Berge boten sichernd und schützend, doch auch den Blick auswärtslenkend, halt. Ein bestiedender himmel ruhte über Vorstadt und haus.

Die innere Stadt war in ihre Mauer mit den zwölf Toren eingeschlossen. Sie wies, als Arndt sie 1798 aufsuchte, 50000 Sinwohner, die sich setzt, etwa zur Kongreßzeit, nur um 3000 vermehrt hatten. Sie war gepflastert und hatte (wenn auch nicht im modernen Sinne) Kanalisation. Die Laternen an eiserner Stange brannten bis 2 Uhr nachts.

Die elf Tore der Vorstadtlinie wurden um 10 Uhr nachts geschlossen, die Vororte umfaßten etwa 5600 häuser, der Linienumfang betrug vier Meilen, gegen drei zum Schluß des 18. Jahrhunderts, die Sesamteinwohnerzahl hatte bereits 1812 das zweite hunderttausend überschritten.

Dem Fremden, der nach Wien kam, siel die Fülle ans mutiger und geschmückter Frauen auf, ihn überraschte die kultivierte und gepflegte Kochkunft bei den Traiteuren — Grillparzer freilich glaubte feststellen zu können, daß in dem

tagtäglich sehr viel frugaleren Berlin die Sastmähler üppiger seien — der Wagenverkehr mit seinen 650 Fiakern machte einen überaus weltstädtischen Sindruck, auch die 75 Kaffeeshäuser muteten als etwas Ungewöhnliches an.

Das Wien der Biedermeierzeit war eine teure Stadt. Während Arndt noch für einen halben Gulden hatte zu Mittag essen können, kostete jetzt die Mahlzeit bei den Traiteuren von 3 Gulden bis zu 8 und 10 Gulden auswärts, ein Maß Bier 1 Gulden. Die Fiaker, die 1798 eine Taxe von einem halben Gulden für die halbstündige Fahrt gehabt hatten, waren nun an keine Taxe mehr gebunden. Das Krankenhaus hatte seine Gebühren von 1,30 auf 2—5 Gulden heraufgesetzt, ein warmes Bad kam auf 2—3 Gulden. Das Wien der Biedermeierzeit litt unter der Geldentwertung.

Wien war aber wohl auch darin eine der ersten europäischen Städte gewesen, daß es sein Museum im Belvedere bereits im 18. Jahrhundert dreimal wöchentlich dem öffentslichen Besuch freigegeben hatte.

Auch in sozialen Einrichtungen war die Stadt voran. Aus der Erbschaftssteuer wurden Wohltätigkeitsgelder gezogen, die Armenunterstützung hielt sich zwischen 12 und 4 Kreuzern pro Tag. Im Findelhaus wurden Kinder gegen einmalige Zahlung von 20 Gulden aufgenommen, ins Gebärhaus durste sich das Mädchen, das seiner Stunde entgegensah, verlarvt und unter Verschweigung des Namens begeben. Auch im Zwangsarbeitshaus und in der Korrektionsanstalt wurden die Namen nicht genannt. Wie wenig troz alledem die sozialen Anschauungen geklärt waren, zeigt, daß es als Fortschritt der Zeit begrüßt wurde, daß Waisenkinder in den Fabriken arbeiten und sich damit Geld verdienen dursten! Proletariat bildete sich allerorten, — noch war man sich kaum der heranwachsenden Gefahr bewußt.

Das Wien der Biedermeierzeit war eine Stadt bürgerlicher Regsamkeit, aber das öffentliche und das geiftige
Leben lag danieder. Segenwart verleugnete bereits, was
Vergangenheit Großes geschaffen hatte. Kaiser Josef II. und
was er getan hatte, war zu einem Märchen geworden. Die
von ihm aufgehobene Adelsakademie war wiederhergestellt
worden. Die Universitätsvorlesungen, die auf sein Seheiß
in deutscher Sprache gehalten werden mußten, waren vielsach zum Latein zurückgekehrt. Metternich heilte, versorgte,
beglückte mit geistigem Schlaf. Sine ängstliche und in tiefster
Bewußtheit sich selbst mißtrauende Regierung bedurfte einer
ängstigenden und mißtrauischen Polizei.

Aber es war nun doch, als singe die sanste Linie der umrahmenden hügel und Berge jeden Klang aus der Stadt auf und gäbe ihn melodischer zurück. Diese engen Sassen der Stadt, die sanst ansteigenden Wege der Vorstädte waren erfüllt von Musik. In dem Biedermeierzimmer stand bereits der Flügel. hier erwachte das deutsche Lied. Von hier aus traten Schuberts Notenblätter ihre beglückende Wanderschaft an. hier schuf in Sinsamkeit Beethoven, der große Magus. Mozart schien nur gestorben zu sein, um melodienreicher auszuerstehen. Das Wien der Biedermeierzeit ist die Stadt der Musik.

# Geselligkeit

n Tag ift zur Neige gegangen. Und nun erft, und aus seiner, des versunkenen, Glut farben sich die Firne mit dem Rot des Lebens —: so lebt in dieser Beit zwischen den Revolutionen ein Gefühl sich aus, das die nun abgewandelte Epoche des Humanitatsalters, das das 18. Jahrhundert aus seiner Verstandeskultur und feiner Inbrunft heraus gerufen hatte -: Freundschaft. "Wem der große Wurf gelungen, eines Freundes Freund zu fein." Man muß dem Wort Freundschaft tiefen und gartlichen Klang sichern, um es so zu verstehen, wie es dieser Beit zur Leuchte wird. Etwas Lebenwedendes ift darin. Es birgt den Drang des Jünglings zu Taten und das Werben um den Gleichgesinnten; das Aussprachebedürfnis des Gelehrten; das Nacheifern dem Führer; das Schulter-an-Schulter-Marschieren gegen den Feind; das Wetteifern um den Preis der Kunft; nicht zulett das Seelenerahnen der Liebenden, das nachher und weit dahinten Leidenschaft oder Che heißen mag. In ihrem Freundschaftsempfinden glutet diese Beit; aber die Flamme wird auch zugleich dem Alltag und den Bedurfniffen des burgerlichen haushalts dienftbar gemacht. Aus dem Freundschaftsempfinden erwächst die Gefelligkeit, fie gewinnt daraus Geftalt und Seele, ift gleichfam Frucht aus solcher Blute.

Man tut gut daran, Schleiermacher zu folgen, wenn er abends mit seiner Laterne ausgeht, die Wohnung der einen oder anderen Befreundeten aufzusuchen, um seinem Gesellig= Peitsbedürfnis zu genügen. Seine Derfonlichkeitsansprüche, seine Art des Verlangens und Gewährens, weisen, mas hier kennzeichnet, auf die innere Linie. Schleiermacher nun gieht für eine Zeitlang mit Friedrich Schlegel gusammen, sie führen in aller Behaglichkeit gemeinsamen haushalt, haben die Tur zwischen ihren Simmern geöffnet, um zu plaudern, geschlossen, um zu arbeiten, und wenn Schleiermacher gegen 11 Albr abends nach hause kommt, findet er Schlegel noch auf, ihm gute Nacht zu sagen. Worauf es ankommt: Schleier= macher bekennt, nie ohne gelehrten Umgang gewesen zu sein. In Schlegel aber hat er den gefunden, der mit ihm "in die tiefsten Abstraktionen hineingeht"; dem er seine philo= sophischen Ideen rudhaltlos mitteilen kann. Andererseits: Schleiermacher sitzt noch im tiefsten Negligee um 10 Ahr morgens in seinem Zimmer, da stellen sich die Dohnas ein, dann Madame Berg, schließlich Schlegel mit Madame Deit, und plöglich ist sein Tisch abgeraumt und mit Schokolade und Kuchen besetzt, Geschenke (ein Uhrband, ein Daar Sand-Schuhe, ein Weinglas, ein Fläschchen Parfum) werden hingestellt, und derart wird sein, des Aberraschten, Geburtstag gefeiert. Endlich: Schleiermacher fett auseinander, daß es durchaus unbedenklich fei, wenn er als junger Geiftlicher viel in judischen Häusern verkehre, denn "die Zeit, die ich mit ihnen zubringe, ift keineswegs bloß dem Vergnügen gewidmet, sondern trägt unmittelbar zur Vermehrung meiner Kenntnisse und zur Anspornung meines Geistes bei, und ich bin zugleich wieder ihnen auf dieselbe Art nützlich". Dem nachsinnend, sich ein solches Gehaben in seiner außeren Gemutlichkeit und inneren Geiftigkeit ausmalend, dazu die Luft dieser arbeitsfrohen Kleinftadt Berlin einatmend, meint man die Fäden offen liegen zu sehen, aus denen das Gespinft "Geselligkeit" sich bilden mag.

Innerlich bleibt Freundschaft, recht tief und gartlich be-

griffen, Führerin.

Rahel hat im Hinblick auf Freundschaft ihre besonsere Anschauung. Auch ihr ist Freundschaft tiefstes Ausssprachevermögen. Sie fügt aber hinzu, daß, wenn einer beslogen werde, er selbst daran schuld sei. "Verdient einer sedes Zutrauen, so muß er auch noch die Sabe haben, es einzuslößen, es hervorzulocken." Und sie beschließt die Tagesbucheintragung (aus dem Sommer 1825) mit der Notiz, die für sie selbst wie ein Wegweiser dasteht: "Lieben können wir nur den, der dies vermag. Er verbürgt, er verdoppelt unsere Existenz. Tiefstes Bedürsnis aller Geselligkeit. Zweck und Grund der Sprache."

Das Freundschaftsbedürfnis der Zeit: man weiß von dem Sesandten Napoleons am Berliner Hofe, dem Grafen St. Marsan. Er hatte dem preußischen König Arges von seinem herrscher mitzuteilen. Aber es war Freundschaft zwischen Friedrich Wilhelm III. und dem Grafen St. Marsan.

ieser Zeit ersteht die Philosophie der Geselligkeit. Als Grillparzer im Jahre 1826 Goethe in Weimar aufsuchte, sagte der ihm: daß der Mensch nur in Gesellschaft Gleicher oder Ähnlicher wirken könne. Damit ist einem Axiom dieser Spoche der zeitlose Menschheitsausdruck gegeben.

Auf religiösem Gebiet vollzieht sich aus Gefühlsoffenbarung die Klärung des Begriffs, und wieder ist Schleiermacher Lehrer seiner Zeit. In seinen "Reden über die Religion" gelangt er zu klarer Desinition der "religiösen Sesfelligkeit", die er in Reinheit abzugrenzen bestrebt ist, die er in Novalisschem Seiste erfaßt, der er Wort gibt in dem tiesen Erkenntnissat: "Die Religion haßt die Sinsamkeit." Aus dem er alle Folgerungen für den einzelnen wie für die Semeinschaft zieht: "So kann auch ein religiöser Mensch zu seinem Sinzelleben nicht gelangen, er wohne denn durch diese selbe Handlung sich auch ein in ein Semeinleben, also in irgendeine bestimmte Form der Religion." Höchste Toleranz wird damit zu stärkter Bindung. Zugleich wandelt sich das protestantische Predigts und Bethaus in — Kirche. Keinem Seringeren als Wilhelm v. Humboldt war diese Schleiers machersche Anschauung Überzeugung und Wirkensziel gesworden, als ihm, dem Unreligiösen, Friedrich Wilhelm III. im Frühling 1809 die Leitung des Unterrichtswesens übertrug.

Aber Schleiermacher drang noch tiefer. In eben diesen "Reden über die Religion" weißer bereits um den "magischen Kreis" herrschender Meinungen und verbreiteter Sefühlstimmungen, der wie Atmosphäre unter dem Zeithimmel liege und aus sich heraus den einzelnen atmosphärisch beseindrucke und Kräfte in ihm wecke. "In diesem Zusammenshang alles einzelnen mit der Sphäre, der es angehört und in der es Bedeutung hat, ist alles gut und göttlich, und eine Fülle von Freude und Ruhe das Sefühl dessen, der nur in dieser großen Verbindung alles auf sich wirken läßt."

Der Mensch wäre nicht, was er ist, hätten sich nicht eben damals orthodoxe und reaktionäre Kreise in Breslau und Berlin zu einer üblen Abart "religiöser Seselligkeit" zussammengeschlossen, die Fraze zu Schleiermachers Erkenntnissbild war, und in der Friedrich Wilhelm IV., damals noch Kronprinz, die verhängnisvollen kirchlichen und politischen Eindrücke in sich aufnehmen sollte.

Schleiermachers "Reden über die Religion" aber drangen wirklich in Herz und Nieren der "Sebildeten unter ihren Verächtern", oder er hatte einem dumpfen Zeitempfinden das erlösende Wort gesprochen. Auch Bettina weiß es: "Der wahre Seift ist nicht allein, er ist mit den Seistern — so wie er ausstrahlt, so strahlt es ihn wider, seine Erzeugenisse sind Seister, die ihn wieder erzeugen." Und Brentano führt alle kühnen Taten großer Menschen auf ein unwillekurliches, aber ganz naturgemäßes Mitwirken der Sesamtbeit zurück.

Es ist Sonnabend abend und Geselligkeit in der guten Stube der Rahel. Schleiermacher hat sich aus dem Kreis gelöst, ist an den Ofen getreten. Er hat die morgige Predigt noch kaum überdacht. So aber, an den Osen gelehnt, die geistig Erregten sehend, doch kaum beachtend, das Geschwirt der Worte hörend, nicht unterscheidend, fluten Gedanken auf ihn ein. Es ist gleichsam Gewitter in seiner Atmosphäre. Er ist ganz sich selber hingegeben und hat doch greisbar Anteil an einer Gemeinschaft. Ein Geheimnis geistiger Vefruchtung wird hier bereits zu praktischer Verwertung gebracht.

chon im Jahre 1798, als er in Wien weilte, hatte Arndt Blid dafür, daß die Polizei hier die Seistigkeit unterdrücke. Man wage es nicht, über Politik, Religion, Philosophie zu sprechen, und was andernorts Alltagsrede sei, werde zu einem "grand mot à Vienne". Unter solchen Umständen könne Seselligkeit nicht gedeihen, man flüchte die eigene Seistigkeit ins Schauspiel oder in die Oper. Demgemäß wird Wien in diesen Zeitläuften wirklich die Stadt der Bühnen und der Feste.

Über Berlin aber war eben damals Atmosphäre. Es war der Zusammenprall zwischen Rationalismus und Romantië — nicht etwa nur im literarischen Sinn, auch in weltanschauslicher, auch in gemüthafter Tiefdeutung der Worte —, und dies eben war es, was geistiges Fluidum schuf. Wie solche Segensätzlichkeit sich in einer Persönlichkeit auswirkte, dafür ist Ludwig Tieck, der Berliner, lebendiger und uns verzescharer Zeuge.

Co war aber auch Zusammenprall der Gesellschaftsschiche ten, die Vorrechte des Adels waren erschüttert, bestanden aber in der Erschütterung fort, mit ererbtem Stol3 trat die neuerwachte Verbruderungssehnsucht, mit angestammter haltung neuerworbene Bildung in Widerstreit. Es ift gut zu vergegenwärtigen, daß noch zu Ausgang des 18. Jahr= hunderts ein Adliger, der eine Bürgerliche heiratete, feiner Standesporteile verluftig ging; daß bürgerliche Offiziere an manchen höfen strammstehn mußten, während ihre adligen Kameraden fafen; in Berlin eine burgerliche Dame von einer Gräfin zum mindeften durch feche Stuhle getrennt fein mußte; Adlige nur mit Adligen tangen durften, die Burger= lichen aber zum Zusehn zugelassen waren; wieder anderers orten in den Theatern den Bürgerlichen nur die letten Sippläte zugängig waren oder sie stehend abwarten mußten, bis der Adel Platz genommen hatte; daß noch um 1840 bei den medlenburgischen Landtagsständen die roten Rode der Adelsvertreter den bürgerlichen Abgeordneten verfagt waren; daß die während der Franzosenzeit am Karlsruher hofe zugelassenen Bürgerlichen nach den Freiheitstriegen wieder ausgeschlossen wurden; daß Abland sich um 1818 weigern mußte, sich mit Varnhagen öffentlich in einer Theaterloge 3u zeigen, weil die ersten Plage noch immer gewohnheits= gemäß dem Adel vorbehalten maren. Überall Zusammenprall; in kuhner Nichtachtung der Vorurteile Abenteuer; im Austausch der Lebenserfahrungen Gewinn.

Sigenartig genug, wie die Berliner Sefelligkeit ins Leben

fand.

Es war der Hofrat Bauer - ich folge hier meiner Darftellung in "Die gute Stube. Berliner Geselligkeit im 19. Jahrhundert" (Wien 1922, Ritola-Verlag) -, der als Kaftellan im Koniglichen Schloß eine Wohnung innehatte, in deffen guter Stube man zusammentam, ein Buch gemeinsam zu lefen, Verständnis zu suchen und Kritit zu üben; ein Mann alfo, subalterner Beamter, doch von den angesehenften einer; gut bürgerlich, aber mit dem Dorbild der hofgefell-Schaft vor Augen; genugend beeinflußt, den leichten geselligen Ton bei sich zu pflegen, felbstbewußt genug, feinen eigenen geiftigen Bedürfniffen nachzugehen. 21m den Tijch feiner guten Stube sitzen die Dichter Engel und Ramler; Morit und Marcus Berg nebft feiner ichonen, jungen Frau, der Benriette; die noch febr jungen Bruder Alexander und Wilhelm von humboldt - und Marcus herz, der Derftandestlare, scheint eben den Finger auf eine Stelle in dem aufgeschlagenen Buch zu legen, um mit einiger Scharfe darzutun, daß er folde neuzeitliche Verschwommenheit nicht verftehe -: das Leserrangen der Berliner Auf-Plärungszeit.

Dieje felbe Jugend aber - gu Benriette Berg, den Brudern humboldt traten Dorothea Deit, Karl von Laroche und auswartige Freunde - hatte sich in noch anderer Weise, bruderlicher, zusammengefunden und einen "Tugendbund" gegrundet. Schwarmerische Freundschaft einte die Bundesglieder, Seelenenthullung war Recht und Pflicht, man nahte einander mit dem bruderlichen "Du" und dem priefterlichen Kuß und überließ sich, freilich unbewußt, Gefühleirrungen, die die Gefühle süchtiger aufblühen ließen —: die Geheimloge der Romantik.

Schon hier das Ineinander von Rationalismus und Romantik, das Durcheinander gesellschaftlicher Schichten.

In henriette herz trat Persönlichkeit in die Berliner Gesselligkeit führend ein.

Henriette Herz: als halbes Kind war sie die Frau des sehrvielälteren Mannes geworden, des durch seine originellen Kuren bekannten Dr. Marcus Herz, und hatte mit ihm die Wohnung in der Neuen Friedrichstraße nahe der Königstraße bezogen.

Die Berliner nannten sie die "tragische Muse". Das aber galt wohl nur der sehr hohen und schlanken Figur, bei deren Ausmaß der Kopf verhältnismäßig klein erschien. Innerlich hatte die Freundliche, bei aller, vielleicht betonten Haltung, wenig von einer tragischen Muse. Ein anmutiges Lächeln belebte die Züge des als klassisch gepriesenen Prosils.

In dieser guten Stube der Wohnung in der Neuen Friedrichstraße blühte die Berliner Seselligkeit auf. Schleiermacher kam fast allabendlich mit seiner Laterne und fühlte
sich bei herzens wie zu hause. Dertreter einer älteren
Schriftstellergeneration, die Ramler, Engel, Morits begegneten sich mit den Brüdern humboldt und den jungen
Wortführern der Romantik, Friedrich Schlegel, Gents und
Jean Paul; Fichte und Börne waren hier zu Saste. Junge
Abkömmlinge alter Adelsfamilien, ausgesprochen gesellschaftliche Talente, Graf Christian Bernstorff und herr v. Brinkmann trugen zur Belebung der Unterhaltung bei. Die
Musik schien in Reichardt, die Bildhauerkunft in Schadow
würdig verkörpert zu sein.

Hier lernte Schleiermacher Friedrich Schlegel kennen, hier Friedrich Schlegel Dorothea Veit, hier Varnhagen Rahel.

Lebens- und Schicksalsbindungen — und eine Frau knupfte die Fäden.

Wer diese Frau zutiefft in ihrem Wesen war? Vielleicht die Vielbegehrte, die sich niemals hingab; eine Blume in knospenhafter Verscholssenheit; ein unerfüllbares Versprechen. In den zarten Reizen vergeistigter Sinnlichkeit lebt diese Seselligkeit auf.

Aber diese Frau verstand es auch, die geistig-sittlichen Errungenschaften des 18. Jahrhunderts für ihren kleinen Kreis fruchtbar zu machen. Was von ihr ausstrahlte, was diese Schlichtbürgerlichen und jene durch ihre Stellung Bes vorzugten, diese sehr Jungen und jene Sealterten, diese heißporne und jene ängstlich Rückwärtsgewandten zu gesselligem Sinvernehmen führte, das hat eine Nachgeborene bei Namen gerusen und auf: "Wohlwollen und Duldsams keit" getauft.

In der guten Stube der Frau henriette herz ereignete sich folgender Vorfall: Der brave Marcus herz las seiner Frau eine Stelle aus den eben veröffentlichten Fragmenten des Novalis vor und meinte: "Verstehft du das?" Um alsbald hinzuzufügen: "Das wird das Männchen wohl selber nicht verstanden haben." Warum brachen Friedrich Schlegel oder Schleiermacher, wenn solche Bemerkungen der älteren Generation an ihre Ohren schlugen, nicht in ein überlegenes Lachen aus? Sanz wie die Älteren war diese Jugend durch die gleiche Tür eingegangen: "Wohlwollen und Duldsamzkeit."—

In Rahel Levin ward dieser jungen Berliner Gesellig. Leit die Offenbarung des Geiftes.

Grillparzer hat in seiner Selbstbiographie geschildert, wie er eines Tages mahrend seines Berliner Aufenthalts nach mancherlei anregenden und abspannenden Unterhaltungen,

"zum Sterben müde", noch spät von Varnhagen mitgenommen worden sei, um Rahel vorgestellt zu werden. So heißt da wörtlich: "Aun sing aber die alternde, vielleicht nie hübsche, von Krankheit zusammengekrümmte, etwas einer Fee, um nicht zu sagen hexe ähnliche Frau zu sprechen an, und ich war bezaubert. Meine Müdigkeit verslog, oder machte vielmehr einer Art Trunkenheit Plats. Sie sprach und sprach bis gegen Mitternacht, und ich weiß nicht mehr, haben sie mich fortgetrieben oder ging ich von selbst fort. Ich habe nie in meinem Leben interessanter und besser reden gehört."

Rahel Levin war eine Natur und darüber hinaus Sezselligkeitsgenie. So saß ihr im Blute. So war ihr Lebenszgrundsat, daß gesunde Seelen nur durch Menschen erfrischt werden können; Sinsamkeit verursachte ihr Kerkerangst. Sie war gelegentlich darauf angewiesen, zu bitten, ihr geschriezbenes Wort als gesprochenes hinzunehmen. Sesellschaft bezdeutete für sie den "sich bewußten, behaglichen Verein im Senuß und Weiterbringen alles menschlich schon Seeleisteten". So reichte bei ihr bis in die Tiefen des Unterzbewußtseins, und wenn sie gelegentlich von ihrem Verzlobten träumt, von dem sie sich lösen mußte, an dem sie aber offenbar stärker, als sie es sich eingestehen möchte, innerlich hängt, vergegenwärtigt ihr der Traum den Zwist mit ihm als einen Sesellschaftsauftritt. Sie war Seselligzkeitsgenie.

Im wesentlichen waren es dieselben Besucher, die sich bei Rahel, in der Jägerstraße, der Seehandlung gegenüber, einstanden, dieselben, die auch bei Henriette Herz verkehrten. Nur daß die Älteren diesen Weg nun doch schon schwerer fanden, und daß sich der Kreis der Jüngeren erweitert hatte: die beiden Tieck, der Dichter und der Bildhauer, heinrich

Heine, Hegel, Ranke, Fouqué nebst Gemahlin, Arnim und Bettina waren hier oft zu Gast. Der adlige Teil der Gesellschaft hatte in bemerkenswerter Weise Verstärkung erstahren; zu oft gesehenen Gästen gehörten neben Brinkmann und den Brüdern Humboldt Burgsdorff, der Fürst von Ligne, der Fürst Reuß und — der gleichsam sein eigenes Wetter mitbrachte oder sich selber Wettermacher war — Prinz Louis Ferdinand, der sie "Kleine" oder "Levi" oder "Rahel", vor den Leuten "Mlle. Levi" nannte; der sie dicht an seine Seite rücken hieß, wenn er zu komponieren versuchte oder phantasierte; der von ihr, und sei es nur der bedeutsam Schweigenden, Belehrung annahm; der ihr Herzensangeslegenheiten beichtete und es kein Arg hatte, ob sie selber unempsindlich gegen Liebe sei?

Im wesentlichen dieselben Besucher wie bei henriette herz — aber waren sie dieselben geblieben, wenn sie sich an Rahels Tisch zusammenfanden?

Schön ift Rahel nicht gewesen. Sie träumte Kleider und 30g sich selbst auffallend schlecht an. Die Fülle des schwarzen Haares spottete des Kammes. Die Figur, in ihren jungen Jahren schlank und voll, scheint frühzeitig rundlich geworden zu sein. Aber an dieser Stirn hafteten die Blicke der mit ihr Sprechenden. Und es stimmt nachdenklich, wenn man von ihren blauen Augen und dann wieder von ihren dunklen Blicken liest. Sehr wahrscheinlich, daß trot ihres Mangels an Schönheit sinnlich wärmende Beglückung von ihr auszging.

Man saß um diesen Teetisch und war für die flüchtigen Stunden einer improvisierten Geselligkeit duldsamer, kennts niereicher, witziger, als man im Alltag war.

Durch das Geschwirr der durcheinander Redenden flang eine sehr weiche und melodische Stimme, in der Seele war.

Rahels Unterhaltung war witig und blendend und überftromend und glitzernd in leden Vergleichen; sie hakte in den Kern der Dinge ein. Sie war wesentlich.

Ihre Unterhaltung konnte auch Schweigen sein.

Man hört Goethes Wort aus der Ferne herüberklingen: "Rahel urteilt nicht, sie hat den Gegenstand."

Rahel steht neben Jean Paul, sie sind beide ans Fenster getreten. Rahel sagt: "Ich begreise es gar nicht; ich reise in acht Tagen; und seit ich meiner Reise (nach Paris) gewiß bin, werden mir all die bekanntesten Gegenstände fremd; ich erkenne die Ecke drüben nicht mehr; sie ist mir wie die fremdste Straße." Sie selbst wundert sich nachher, daß Jean Paul daraufhin ihre reiche Phantasie gepriesen habe.

Rahel ift mit heine zusammen, das Gespräch ist auf eine neu aufgetauchte literarische Erscheinung, den Doktor Börne, gekommen. Rahel sagt: "Börne kann nicht schreiben; ebensowenig wie ich oder Jean Paul." Es spielt dabei ein Lächeln um ihre Lippen, heine nennt es "senes wohlbekannte, rätselhaft wehmütige, vernunftvoll mystische Lächeln", das der Empfehlung — denn so empsiehlt Rahel — Gewicht gibt.

Sie hat die Forderung aufgeftellt (und erfüllt): "Man muß aus dem Zentrum sprechen", und dann wieder in ihrer Weise geklagt: "S ist dumm und ehrwürdig von mir, daß ich mit allen Menschen gründlich spreche. Ich sehe es ein."

Sie hat sich Salz und Quirl der Geselligkeit genannt und — Bequemlichkeitsrat.

S ist in Rahels Stube. Das Gespräch der Herren ist schlüpfrig geworden, da ertont Rahels Stimme, und vielleicht ist diesmal ein erregter Klang darin: "Ich weiß auch Sausgeschichten" —. Und das Gespräch bricht ab.

Es ist in Rahels Stube. Prinz Louis Ferdinand ist heftiger geworden und hat über Goethe schwadroniert. Das sei ein unheldischer Held, der Egmont. Rahel schweigt. Und aus dem Schweigen der Rahel kommt es Prinz Louis Ferdinand zu Bewußtsein, daß er Törichtes gezredet hat.

Thre Unterhaltung war auch Schweigen. Immer aber, redend oder schweigend, hatte sie etwas zu verteidigen, etwas, das ihr innerlich Besitz war. Nichts aber, das ihr heiliger gewesen ware, nichts, wozu sie sich inbrünsstiger aus Wesenstiesen bekannt hätte, als: Soethe. Die Flamme, die da irgendwie immer flackerte, brannte Soethe zu Preis.

Das ift Rahel, und ihr Name bedeutet die Vermählung der Berliner Geselligkeit mit Geift.

Nur daß auch Rahel, obwohl sie Natur war, Tribut zu zahlen hatte. Sin doppelter Prozeß vollzieht sich: Rahel selbst verfällt der Routine, der Kulturboden, der ihre Sesselligkeit trägt, verarmt.

Darnhagen, damals preußischer Sesandter in Karlsruhe und nunmehr mit Rahel vermählt, kann nicht umhin, zu beobachten, daß die Anteilnahme an geistigen Interessen ganz allgemein geschwunden sei, und daß sich zugleich die Standesunterschiede erneut mit merklichem Nachdruck gelztend machen. So ist das die Nachwirkung der Freiheitszkriege, aus denen der Adel sozial gestärkt, die Vertreter geistigen Lebens in Adel und Vürgertum einigermaßen erzmüdet hervorgegangen waren, eine Tatsache, die sich bezreits bei Betrachtung der Absolge der Senerationen ausgedrängt hatte.

Auch ift Rahel selbst, nach Berlin gurudgekehrt, eine andere geworden. Giner Dythia, die auf dem Dreifuß sitt,

Lorbeerblätter kaut und orakelt, durfte eine fpate Besucherin die Gealterte vergleichen.

Was freies und unangemeldetes Kommen und Sehen zu allen Tagesftunden gewesen war (Ludwig Tieck hatte am liebsten nach dem Theater die Jägerstraßenwohnung aufgesucht), hatte sich in eine gesellschaftliche Institution verwandelt. In den Apriltagen des Jahres 1828 schreibt Rahel an die Fürstin von Carolath, und man hört den Stößseufzer herausklingen: "Ich habe übermorgen zweiunddreißig Personen zum Tee und heute schon Domestiken, möchte ich sagen. Weshalb, fragen Sie: weshalb, frag'ich; ich muß." So waren aber unter den Besuchern, nunmehr Singeladenen, die Träger der Namen, nach denen die Nachwelt fragt, spärlicher, die der anderen, welche die Mitwelt mit bewunderndem Klang in der Stimme nennt, um so zahlreicher geworden.

Aus dieser Berliner Geselligkeit der gealterten Rahel entwickelte sich der "ästhetische Tee". Der Dilettant liest seine Gedichte vor; das junge Mädchen singt; auf dem Tisch liegt (seit 1818) das Konversationslexikon — eine Zursschaustellung der Toiletten, der gesellschaftlichen Bezieshungen und der Bildungsansprüche, bei der, einem Gedicht Ludwig Roberts, des Bruders der Rahel, zusolge, nur die Domestiken gewinnen; denn — sie streichen das Trinksgeld ein.

Wohl hat Varnhagen selbst auch nach dem Tode der Frau, die ihm allen seelischen wie gesellschaftlichen Slanz seines Lebens bedeutete (1833), noch haus gehalten und die Wohnung Mauerstraße 36 zu einem Asyl geistiger Seselligseit gemacht; aber es war nun kaum noch freies Spiel von Rede zu Segenspruch, es war bewußte Flucht aus politischen Verhältnissen, die auf der Mehrzahl dieser Besucher nieders drückend lasteten, in Literatur und Kunst hinein. In diesem

Kreise lebte die hämische Anekdote auf, ein Sift, mit dem sich die Seistigkeit immun zu machen suchte gegen die Sifte der Zeit.

Dieser Varnhagen selbst: Die Verkörperung der Sedankslichkeit in einer dem Alltag verfallenden Reaktionsperiode, überfruchtbar, vielleicht aus Mangel an Schöpferkraft, scheelssüchtig, wahrscheinlich aus abgewiesener Dienstbereitschaft—in alledem einer tiefen Inbrunst (sie hieß ihm: Rahel), einer ungewandelten Treue fähig, den oberflächlichen Besuchern ein Charakterloser, dem tiefer Blickenden — ein Mensch. Nur eben einer von denen, die dahingehn und lassen keinen Erben.

Dabei muß es geradezu augenfällig gewesen sein, wie diese Berliner Geselligkeit — holde Blüte auf kargem Boden, aber befruchtet durch eifrige Honigsammlerinnen — an den politischen Verhältnissen erstarb. Alexander von Sternberg hat das in seinen Denkwürdigkeiten geschildert: wie die allegemeine Unterhaltung zu stocken begann; wie die kleinen Gespräche in den Fensternischen aufkamen; wie man zu zweit oder dritt flüsterte. Einem atmosphärischen Vruck vergleichebar, der dem Enthusiasmus einen falschen Ton gab, die Nachdenklichen schweissam, die Ruhigen unruhig machte. Das herannahen der neuen Revolution tötete mit der Kultur auch das Geselligkeitsleben der Spoche zwischen den zwei Revolutionen.

In jener Zeit aber, da die Berliner Seselligkeit aus eigenem Seist aufgeblüht war, hatte sie noch Kraft gesogen aus anderer Sphäre — der Musik. So ist wie Symbol der Entewicklung, daß in dieser Zeit die Harfe durch das Klavier verdrängt wurde.

Der Stadtrat Mendelssohn, derselbe, der mit einem bitteren Scherzwort von sich zu sagen pflegte, er sei solange

der Sohn seines Vaters gewesen, bis er nun der Vater seines Sohnes geworden sei, hatte das Haus Leipziger Str. 3 gekauft. Dieser Hauskauf wurde zu einer Fügung für die Seselligkeit Alt-Verlins.

Hinter dem Straßengebäude der Park, am Ende des Parks das Sartenhaus mit seinen von Weinlaub umrankten Scheiben: in diesem Sartenhaus war ein großer Saal, dessen Bede eine flache Kuppel bildete, die mit baroden, phantastischen Freskogemälden geschmückt war. Die Slaswände nach dem Sarten hin waren durch leichtes Zurücksieben zu entsernen: hier fanden die für Verlins geistiges Leben so bedeutungsvollen "Sonntagskonzerte" statt.

In Felix Mendelssohn, der hier den Dirigentenftab führt. scheint eine neue Jugend verkörpert zu sein. Unvergessen der Befuch bei Goethe, - aber man schwärmt für Jean Paul. Shakespeare, unlängst in der Schlegelschen Übersetzung er= schienen, wird von dieser Jugend leidenschaftlich neu erlebt. Schwager Hensel, der Maler, der sein Atelier im Gartenhaus hat, rudt die Bestrebungen der Nagarener nabe. Und dieser Jugend wohnt noch einmal die Kraft inne, aus ihrem Über= schwang heraus - der Park hinter dem hause Leipziger Straße scheint in nicht endendem Frühlingsflor zu fteben - die papiernen Scheidewande, die man gerade damals zu ziehen bemüht mar, umzublasen. Felix Mendelssohn=Bartholdy führt bei diesen Sonntagskonzerten den Dirigentenftab, und unter seinen Buborern findet sich der alte Belter, aber auch Paganini, C. M. von Weber, auch Madame Spontini, auch der Komponist der "Undine", E. T. A. Hoff= mann, in späteren Jahren auch Liszt. Und hier wird wohl zum erstenmal Musik, auch über ihre engere Sphäre hinaus, Geselligkeitsband. Felix Mendelssohn-Bartholdy führt den Dirigentenstab, und es fehlt kaum einer aus dem geiftigen

Berlin der Zeit. Auch den humboldt und hegel, den heine und Varnhagen, den Fouqué und Tieck, den Grimm und Ranke, den Rauch und Schinkel öffnet sich hier die Tür.

Man wird zu erwägen haben, ob es Zufall oder nicht vielmehr inneres Wesensgebot der Zeit war, wenn Seistigskeit und Musikalität den Bund eingingen, der zunächst und vorerst freilich nur äußerlich im geselligen Leben Sesicht gewann.

ls sich Humboldt im Frühjahr 1809 des preußischen Antersichtswesens anzunehmen begann, war es sein erstes, sich mit Zelter in Verbindung zu setzen, um die Mussikpslege volkstümlich zu gestalten. Der Anmusikalische, aber für das Zeitempsinden Hellhörige, Instinktbegabte, war sich klar darüber, daß in diesen nordischen Breiten allein Musik das Wunder der Kunst wirken könne, daß aber auch Musik aus der Sinzelhaft der Seelen, aus der Stubenluft der Sesselligkeit entlassen werden müsse, um ihrerseits am Volkszganzen zu erstarken.

Wien war eben damals die Hochburg der Musik. Se ist nicht zum geringen Teil dem Humboldtschen Mühen zu danken, wenn Berlin in dieser Zeit bis tief in seine Bürgershäuser hinein, aber auch bis in die Werkstätten und Armesleutewohnungen, die Stadt der Musikalität wurde. Durch Zelter wurde die Singakademie zu einer bürgerlichen Angeslegenheit; zu einem Brennpunkt künstlerischen und damit auch geistigen Lebens; Schule und Feststätte zugleich. Des gesungenen Liedes froh, konnten die preußischen Truppen in die Freiscitskriege ziehen, die Lügowsche Freischar besaßihren geschulten Längerchor, die Anregungen des Schweizers

Nägeli (1817) ließen auch nach Friedensschluß das Mühen um den Mannergesang weiter erstarken. Die Berliner Aufführung des "Freischütz" gab der Jugend ein neues Lied in die Kehle, der Streit der Anhanger Webers mit denen Spontinis wurde beinahe zu politischer Angelegenheit in Dolitik erdrosselnden Jahresläuften. Die erste Aufführung der Matthauspassion in der Berliner Singakademie am 11. Marz 1829 durch Felix Mendelssohn-Bartholdy bezeichnet den Höhepunkt der Entwicklung. Nicht sowohl des= halb, weil hier in dem damals fleinen Berlin Taufende vergeblich um Zutritt geworben hatten, sondern weil der Zeit ein ihrem eigenen Innenleben entsprechendes, zugleich hochstes Ziel gewiesen, dem religiosen Empfinden der vollendet kunstlerische und doch in gewisser Weise auch volkstumliche Ausdruck verliehen wurde, und dieser Ausdruck der protestantische war.

Die große Händel-Aufführung des Jahres 1834 in Wien wies die Kaiserstadt nur auf ihre eigene Vergangenheit 3u-rüd. In der Berliner Bachaufführung war Wedruf und Zukunft.

Es fällt auf, wie oft in Semälden der Zeit das Motiv geselligen Beisammenseins festgehalten wird, das an Musikgenuß gebunden ist und darin seelische Ausdruckstraft gewinnt. Es ist, als hätte sich den Malern der Spoche darin die Blüte der Seselligkeit, aber auch die weltliche Andacht ihrer Zeitgenossen offenbart.

Die Berliner Geselligkeit hatte sich kaum selber geistig Physiognomie gegeben, als ihr bereits die Fronde erwuchs. Die tagte zu nächtlicher Stunde, wenn der Bürger schlafen gegangen war. Sie bekannte sich den Teegenüßlern gegenüber zu scharfem Trunk, uzte statt zu hosieren, sprach allen gesellschaftlichen Sepslogenheiten Hohn. Sie residierte in einem Berlin des Spuks und hatte mit den Kobolden der Romantik Verkehr. So war die Taselrunde bei Lutter & Wegner, und S. T. A. hossmann und Ludwig Devrient hatten hier ihr Feldlager aufgeschlagen.

Krieg war die Losung. Krieg dem Bürger, der es nicht vertrug, wenn ihm ein kosmischer Wind um die Nase wehte. Krieg dem Beamten- und Polizeistaat, aber auch Fehde aller Politik. Krieg vor allem der Afterkunst, wie sie sich in den ästhetischen Teegesellschaften klimpernd, singend, deklamierend ans Kerzenlicht wagte. Hier sollte wahrer kunst nicht sowohl Altar als Tribunal errichtet sein. Hier wurde Recht gesprochen im Namen der Kunst. Hier wurde das Verdikt zu lebenslänglicher Makulatur-Verdammnis verzhängt.

Schon die Wahl des Standquartiers war bezeichnend. Das Schauspielhaus, recht eigentlich die Kunststätte der Stadt, hatte man in unmittelbarem Feuerbereich. Slühende Kohlen eines dort angefachten Enthusiasmus ließen sich in offener Schale herübertragen. Ärgernisse, die man dort erfahren, konnten hier unmittelbar zum Austrag kommen. Gruß dem, der sich als Gleichgesinnter ausweisen konnte, und sei er, wer er sei: offene Wirtstafel. Ein Holdrio aber dem Banausen und Pseudokünstler, und sedes Mittel recht, ihn zu scheuchen: Wachtposten hinter Sektslaschen.

Im Namen der Kunft. hier wurde zum erstenmal Kunft als ein dem burgerlichen Leben feindliches Clement erfaßt

und gelebt.

Im Namen der Kunft. hier wurde bewußt und mit aller Energie um die Wirklichkeit des Tages und der Stadt der

lichte, Wirklichkeit überhellende Horizont der künftlerischen Wahrheit gelegt. Hier wurde "Spiel" im tiefen Sinn bes griffen.

Es geschah zuweilen, wie damals, als es den Bassisten Fischer zu ächten galt, daß von hier aus Truppen ins nahe Schauspielhaus abkommandiert wurden, die es verstanden, das gutbürgerliche Publikum zum Schergen des hier gefällten Werdikts zu machen. Bemerkenswert: auch hier war Musik das eigentliche Kampsobsekt. Und es ist wie ein Wis der Zeitgeschichte, daß im Jahre 1841, als beide, Hoffmann und Devrient, längst zu einem Erinnerungsspuk geworden waren, ein Theaterlärm sich gegen Spontini erhob und die Aufsühzung vereitelte, bei dem — Varnhagen berichtet's — preußische Polizeibeamte an der Kabale teil hatten. Das war das Ende der Fronde, und die preußische Polizei trat die Erbsschaft an. Ein Polizeikommissarius im Parterre rief voll Grimm: "Ja, er muß hinaus, der Hund; er hat den König beleidigt." So angekündigt, nahte — die andere Revolution.

er lebendigen Seselligkeit des Tages gegenüber verbält sich das Fest immer einigermaßen wie die Konferve zum frischen Obst: es bedarf des Lüßstoffs der Konvention und trägt den Beigeschmack der Absichtlichkeit. Doch spiegeln in dieser Zeit auch die Feste die Entwicklung.

Schadow berichtet gelegentlich von den Berliner Festlichkeiten vor der Schlacht von Jena, den Konzerten beim Staatsminister von Schroedter, dem Theater und den Tableaux
vivants beim Fürsten Radziwill, rühmt Glanz und Annehmlichkeit, bemerkt, daß sene Feste, an denen die "über
allen Ausdruck erhabene Königin Allerhöchst" teilnahm, an

herrlichkeit alle andern übertrafen, und vergift nicht hinzugufügen, daß "die Buhorer Vornehme und Burgerliche waren". Später, auf den Festen mahrend und furg nach den Freiheitskriegen, erlebt man fehr merklich die ethische Amftellung mit, die die Kriegszeit beraufführte. Es ift Diner bei dem damals ruffifchen General Tettenborn, ein Pleiner aufgegriffener französischer Knabe singt zum Schluß der Mahlzeit, die Gafte zu ergogen, frivole, pikante Lieder. Den Freiherrn vom Stein emport's: man hatte den Jungen lieber mit all den anderen erfrieren lassen sollen, als ihn zur Verderbnis seiner Seele zu solchen Kunften abzurichten. Und wieder ift es der Freiherr vom Stein, der bei festlichem Mahl die Leviten lieft, diesmal keinem Geringeren als Goethes Freunde, dem Bergog von Weimar, der in Anwesenheit junger Offiziere gewagt hatte, den Freiherrn auf seine Erfahrungen mit Frauen anzusprechen. Schon perftand der Tag von heute den von gestern nicht mehr.

Das Fest greift auf Vergangenheit zurück. Recht eigentlich von der bildenden Kunst hatten die Festlichkeiten des
abgelausenen 18. Jahrhunderts Slanz und Anmut geborgt,
— das wirkte fort. Man stellte Tableaux vivants, wie es
Soethe in den "Wahlverwandtschaften", das Bild ins
Leben einbeziehend, geschildert hat, und manchmal ereignete
es sich auch bei diesen Wirklichkeitssesten, daß etwas aus
dem Bild ins Leben sprang —: man denkt an das "LallaRookh""Fest und an die unglückliche Liebe des Prinzen
Wilhelm zur Prinzeß Radziwill, die hier auskeimte. All
diese Berliner Feste, das ebengenannte wie das der "Weißen
Rose", die "Weihe des Eros Iranios", das "Hossest in
Ferrara", standen selbstverständlich mit literarischen und
künstlerischen Moderichtungen des Tages in Zusammenhang
und wiesen ihrem Wesen nach doch in vergangene Jahr-

zehnte zurück. Sie traten ihre eigentliche Sendung erft an, wenn sie, wie üblich, in zarten Tragantsiguren nachgebildet, in den Auslagen der Zuckerbäcker Auferstehung seierten und derart, eingeschrumpft und süßlich, zum Bürgertum sprachen. Der Berliner Schustersunge war's, der dann die Zeitung dazu lästerte.

Daneben die Feste, die sich das Bürgertum gab, und die schon kraft ihrer neuen Semeinschaft etwas vom Atem der Zeit in sich tragen mußten. Man denkt an das Dürers und das Natursorschersest des Jahres 1828, und hier lag die Sefahr, den Zuckerbäckern zu verfallen, nicht mehr vor. Das bürgerliche Fest hat gesund stosslichen Sehalt. Diel charaktes ristischer, geradezu zeitdeutend, aber erscheint ein anderes: hier hält man sich nicht mehr an die bildenden Künste, man ruft, und das entspricht dem inneren Zeitgebot, die Musik. Zu beiden Festen hatte Felix Mendelssohns Bartholdy hier wie dort die einleitende Kantate zu setzen. Se sind weiters hin Mendelssohns rheinische Musiksefte, die dem Zeitverslangen recht sichtbarlich entsprechen und sene Stimmung in sich tragen, die nur das Heut dem Heute zu verleihen vermag.

Demgegenüber: Wien war damals, und zumal zur Kongreßzeit, im ausgesprochenen Sinn die Stadt der Feste. Die Wiener Festlichkeiten aber zehrten in ihrem Slanz und in ihrer Pracht derart vom Überkommenen, daß ihnen die eigentliche Zeitphysiognomie abgeht, es sei denn, man vergegenwärtige sich bei einem Wiener Diner des Fürsten Hardenberg den wackeren Jahn, wie Rahel ihn schildert, mit krottierten Stiefeln, einer Mütze, im alten Überrock und ohne Halstuch. "Er saß ganz unten." Doch waren Humboldt und Radziwill und alle "sehr gut mit ihm".

Den Wiener Praterfeftlichkeiten entsprach in gewisser Weise das Fest des Stralauer Fischzugs in Berlin. Daran nahm (1806) König Friedrich Wilhelm III. mit Königin Luise, im kleinen Nachen die Spree besahrend, teil. Sanz patriarchalisch: der König unter den Seinen, und sedermann aus dem Volk ist zugelassen. Man vergleiche damit die späteren Subskriptionsbälle, und es ist, als stünde ein Stück Zeitgeschichte an die Wand geschrieben. Die Patriarchalität ist gleichsam auf die Bühne gesetzt und kostet Sinlaßgeld.

Der Walzer ist der Tanz der Zeit — die spätere Königin Luise und ihre Schwester sollen die ersten gewesen sein, die es wagten, ihn im Jahre 1794 im Berliner Schloß zu tanzen — ihm gesellten sich später Masurka und Schottisch. Auch das bedeutet Emanzipation vom alten Zeremonialstil und kennzeichnet die Periode zwischen den Revolutionen.

In dem von Napoleon besetzten Deutschland waren Sebeimbünde, zunächst von der Preußischen Regierung besgönnert, dann höchst gefürchtet, ins Kraut geschossen: aus ihnen entwickelte sich in den friedlichen, verbürgerlichten Jahrzehnten der Nachkriegszeit die Vereinsmeierei. Auch die Vurschenschaften überkamen innerlich etwas von diesem fragwürdigen Segen. Nichts aber kennzeichnet so sehr die Verbürgerlichung im üblen Sinne, wie das Aufkommen einer Restaurantgeselligkeit. Leider ist es kein Geringerer als Scharnhorst, der sich in einem Brief an seine Frau aus dem Jahre 1801 zu deren Fürsprech macht. Als hätte das Vürgertum nur die Macht ergriffen, um seiner eigenen Wesenheit verluftig zu gehn.

Aur innerlich gefestigte Kultur verträgt die Festlichkeit. Diese Zeit zwischen den Revolutionen schafft sich noch eins mal und als lette Lebensstil, aber sie bedarf dazu der Enge und der Stille der abgegrenzten Häuslichkeit; wo sie das Haustor hinter sich zumacht, befindet sie sich alsbald im gesfährlichen Ungefähr der Straße.

In Soethes "Wahlverwandtschaften", dem Buch, das so tiefinnerlich Buch dieser Zeit ist, daß es von den Zeitgenossen kaum verstanden werden konnte, sinden sich die Worte: "Die Sestalten waren so passend (es handelt sich um Tableaux vivants), die Farben so glücklich ausgeteilt, die Beleuchtung so kunstreich, daß man fürwahr in einer anderen Welt zu sein glaubte; nur daß die Segenwart des Wirklichen statt des Scheins eine Art von ängstlicher Empssindung hervorbrachte." Und Caspar David Friedrich, der Nachdenkliche unter den Malern, schreibt einmal: "Alle Täuschung macht einen widrigen Sindruck wie aller Betrug. 3. B. Wachssiguren werden immer etwas Zurückschendes haben, se täuschender sie gemacht sind. Sin Bild muß sich als Bild, als Menschenwerk gleich darstellen, nicht aber als Natur täuschen wollen.

Dieser Zeit ersteht der Sinn für "Spiel". Daß hier und im Zusammenhang mit Seselligkeit davon gesprochen wird, darf den nicht befremden, der unter "Seselligkeit" ein Spiel der Nerven, der Seister und der Seelen verstehen will.

Einerseits: In dieser Zeit kommen die Panoramen auf, Schinkel selbst stellt in den Jahren, da die Bautätigkeit ruht, seinen Lebenserwerb auf Panoramenmalerei. Schinkel hat auch noch in seiner späten "Sammlung architektonischer Ent» würse" ein Theater vorgesehen, bei dem die Möglichkeit besteht, die Rückwand der Bühne zu öffnen und die Landsschaft in die Szene mit einzubeziehen. Fürst Pückler-Muskau

ließ Webers Musik zur Wolfsschlucht in einer natürlichen Wolfsschlucht seines Parks aufführen und ein andermal eine ausgesucht stattliche Tanne in seinem Park mit Papierslaternen in Form kolossaler Früchte als Christbaum illumisnieren.

Andererseits: Tieck läßt in seinen Märchenstücken das Dublikum, in die Handlung eingreisend, mitspielen; er legt seinen Figuren immer wieder Sätze in den Mund, die jegzliche Illusion ausheben. E. T. A. Hoffmann stilisiert sehr abzsichtlich seine Charaktere ins Maskenwesen, läßt den Schauzplat mancher Erzählungen gleichsam zur Duppenbühne werden, hält wieder andere Sestalten derart im Zwielicht zwischen Wahnsinnsgebaren und Spuk, daß kaum noch auszumachen ist, wie weit Wirklichkeit an ihnen Anteil hat.

Zwischen diesem Einerseits und Andererseits scheint derart Widerspruch zu bestehen, daß man dort auf Verstärkung, hier auf Schwächung des Wirklichkeitseindrucks, dort auf ein Mehr, hier auf ein Weniger an Täuschung deuten könnte. Das aber hieße, am Äußerlichen haften bleiben. Auch jenes Sinbeziehen von Naturausschnitten in die Bühnenperspektive, auch jene lebende Tanne mit den übergroßen leuchtenden Früchten zielt auf: Spiel.

Bu den Reformplänen des Freiherrn vom Stein hatte auch die Sorge um das Theater gehört, dessen volkserzieherische Sendung ihm nicht verborgen geblieben war; er wollte es dem Departement der Kultur unterstellt wissen. Wichtiger: in diesen Jahresläuften wird die Bühne derart vom Wesen der Geselligkeit umsponnen, daß sie den Facheleuten entgleitet, ihre Leitung ganz allgemein Hosleuten anvertraut wird. Das Hostheater ist Glied in der Kette der Hosgeselligkeit geworden, ein spielender Dilettantisemus bemächtigt sich seiner. Zugleich aber wird Spiel als

solches auf der Bühne dieser Jahrzehnte im letzten Sinne des Wortes Ereignis: es sind die Jahre, da Raimunds Zauberstücke aus dem Wien des Alltags ein Wien der Sphären bauen.

In ihrer Weise wird auch die Mode in den Wirbel hineingerissen. Etwa um die Jahrhundertwende kommt es auf, ein Kleid unter dem Kleide zu tragen, derart, daß Masdame Récamier, da nun die Musik zum Tanz ruft, ihre Sammetrobe ablegt und sich im leichten Ballkleid aus weißer Seide unter die Jugend mischt. Es werden auch in solcher Weise Perüden getragen, daß man morgens blond, abends brünett erscheint. Die gute Paalzow, deren Romane in der Feudalzeit spielen, kleidet sich selbst als Burgfrau und lädt den Besucher, sich auf gotischen Stuhl zu setzen, ein —: immer neue Ausdrucksformen für das eine, worauf es ankommt: Spiel.

Und dieses Lebensspiel erfast nun Wilhelm von humboldt, der große Lebenskunstler dieser Zeit neben und durch Goethe, bewußt im transzendenten Sinn. Er schreibt einmal im Jahre 1818 an Caroline: "Es gibt eine Art, die Wirklichkeit zu nehmen, wie sie immer mehr in sich trägt, als die Zeit und die Schranke des Daseins faßt. Mit der Kunst ist das offenbar. Aber im Leben braucht es nicht anders zu sein. Es ist alles erft das, was es ist, und dann ist es außerdem noch Symbol dessen, was es wohl auch in sei= nem tiefen, inneren Wesen, im Zusammenhang mit allem übrigen ift, was es aber nie in diesem oder jenem Moment gang und zugleich sein kann. Wer nun am meiften fabig ift, alle Dinge immer und immer zugleich in ihrer wirklichen und symbolischen Natur zu empfinden ... der erreicht am besten die Tiefen und hoben des Lebens und hat den meisten Genuf am Dafein,"

Man begreift: eine Zeit, die das Wesen des Spiels in solcher Mannigfaltigkeit erfaßt und betätigt, aus ihrer bessonderen Seselligkeitsart entwickelt, in letzten Tiefen ermißt, muß wohl oder übel Züge ihrer eigenen Wesenheit darin wiedergefunden haben.

Schon verspürt man in dieser Zeit und ihrer Sigenart etwas von Musikalität.

## Der Hofrat und die Tänzerin

us dem dunklen Sewirr der vielen lösen sich zwei Sekalten; — sie scheinen einander zu flüchtiger Begegnung zu nahen, bald aber haftet Blick in Blick, sie halten sich bei der Hand, sie schweben eng umschlungen dahin. Es ist, als ertönte Musik. Und wenn es noch eben schien, als sei es eine der fröhlichen und zarten Weisen der Zeit gewesen, nach der die beiden zum Reigen angetreten sind, so wandeln sich bald genug die Klänge — noch halten sie einander fest im Arm — aus der Tanzmelodie aber ist Grabgesang geworden.

Friedrich von Gentz und Fanny Elfer. Die etwas gebeugte Gestalt des nunmehr fünfundsechzigsährigen, verzärtelten Hofrats und die in schlanker Fülle aufblühende achtzehnsährige Tänzerin; verwöhnte Günftlinge des Glücks und des Tages beide; wie bewegter und hellschimmernder hintergrund — das Wien der Feste.

Nichts scheinen die beiden mit den vielen ihrer Zeit gemein zu haben. Sine ungewöhnliche Begabung räumt ihm wie ihr eine Sonderstellung ein. Was andern Mühe ist, wird ihnen zu Spiel. Was andern verboten ist, scheint ihnen erlaubt. Indem sie aber einander nahen, ist es, als folgten sie einem Lodruf der Zeit; indem sie in Liebe aneinander festhalten, dünkt ihr Bund ein Symbol geheimer Zeitstimmung; indem er sich aus ihren Armen löst, um zu sterben, scheint er ein

legtes Gebot der Epoche, und wie sie es verstanden haben wollte, zu erhorchen.

Friedrich von Seng und Janny Elfler. Man vergegens wärtigt ein Liebesspiel und vermag die Musikalität der Zeit in ihrem seelischen Tiefklang zu vernehmen; man sieht dem Sterben eines ans Leben Verstrickten zu und begreift, wie Tod ans Leben, in bestimmter Spoche in bestimmter Weise, gebunden ift.

Am 25. November des Jahres 1829 scheint der allezeit unruhige Blick von Sentz zum ersten Male auf Fanny Elßler haftengeblieben zu sein. Er schreibt bald darauf in sein Tagebuch: "Um 7 Uhr mit der Gräsin Sallenberg ins Theater: das Ballett "Der Berggeist", wo mich Fanny Seler (noch weiß er ihren Namen nicht zu schreiben!) wahrs haft entzückte. Doch hielt ich es nur bis 9 Uhr aus und brachte dann noch zwei Stunden mit Lesen zu." Ähnliche Sintragungen wiederholen sich, denn nun zieht es ihn zu ihr, oder doch zu ihrer Bühnenerscheinung. In der Loge sitzt fürderhin ein Sast, der das Spiel verachtet, von einer der Spielenden aber nicht mehr los kann.

Seltsamerweise folgt in dem Tagebuch nur wenige Seiten darauf, zum Monatsabschluß, eine Betrachtung, die mit Rampenlicht und Fanny Elßler, mit Puderquaste und Reifzrock, nicht das mindeste zu tun zu haben scheint und dennoch das Leitmotiv der seelischen Ouvertüre anschlägt. Es heißt da: "Meine Gesundheit war unbezweiselt besser, als seit vielen Jahren. Über mein gutes Aussehen und meine Verzsüngung war nur eine Stimme; und wenn gleich in der Lebzhaftigkeit, mit welcher ich mich ganz von neuem in gesellsschaftliche Vergnügungen und Weiberumgang geworfen hatte, etwas von Betäubung lag und schwere Sorgen sich unter meine täglichen Genüsse mischten, so darf ich doch

sagen, daß der Sedanke an die Kürze des Lebens unter allen diesen Sorgen die größte war." Immer hatte der Hofrat mit dem Tode in denkbar schlechtesten Beziehungen gestanden.

Mit Seschenken nähert sich der Fünfundsechzigjährige der jungen Tänzerin, aber als er sie das erstemal außerhalb der Bühne sieht, überschauert's ihn doch: in der Nähe macht sie nur den Sindruck eines "gewöhnlichen hübschen Bürger» mädchens". Aber die Rampenbeleuchtung kommt auch wieder zu ihrem Recht. Den ersten Seschenken folgen kostbarere, ein Blick, den sie ihm von der Bühne herab zuwirft, wird zum Sreignis, er geht wieder ins Theater, ihn wieder aufzufangen. Seine "phantastische Seliebte" nennt er sie, nicht ohne bittere Selbsteinschätzung, aber es ist bereits wie ein Rusen, beinahe aus Herzensnot: "Sie blieb mir ein versschlossens Buch; ob eine schöne Statue — oder eine Seele darin? — noch weiß ich es nicht."

Er wird es wissen; denn am 10. April 1830 solgt das Gespräch mit Fanny, das "eine Spoche" ist. Zwei Tage später macht sie ihm ihr erstes Seschent, eine Brieftasche. Etwas wie Ernüchterung überkommt ihn noch einmal, am 29. April ist's ihm, als hätte er Fanny nie geliebt. Sin Atemschöpfen. Unter dem 9. Mai wird notiert: "Vertrauliche Unterredung und Liebesdienst, der meine ganze Seele ausheitert." Am 24.: "Von 9 bis 11 brachte ich zwei reizende, aber höchst gefährliche Stunden mit Fanny zu"; am 29. ist sie die seine.

Jubelnder ist Sinnenglück kaum se empfunden worden. Dieser Erlebende wurde sich selbst zum Wunder. Dieser Sealterte badete Jugend. Dieser Ernüchterte schwelgte Sefühl. Jeder dieser Tagebuchsätze läutet Stunden der Seligkeit: "Von halb 8 bis halb 11 war ich bei Fanny, schwelgte in ihren Reizen, kam todmüde von einem äußerst bewegten Tage nach hause." "Bei Fanny, mit der ich einen himmlischen

Abend verlebt. Wenn solche Seligkeit von Dauer sein könnte! Das war der Sedanke, den dieser Abend, in verwegene Worte übersetz, in mir hervorrief." Es steht aber auch unmittelbar daneben das Bekenntnis der "Herbstgefühle" in seiner Brust.

Dennoch: Diesen Wonnen ist Dauer gegeben. Unter dem 13. August: "Einer der merkwürdigsten und seligsten Abende." Weiterhin: "Einer der Abende, die ich mit nichts auf Erden mehr vergleichen kann." "Einer der Abende, die ich mit goldenen Buchstaben in meine Lebensgeschichte schreiben möchte." "Es war einer der Abende, deren himmlische Süßig-keit sich durch die trockenen Worte eines Tagebuchs nicht schildern läßt." (Mit roter Tinte:) "Dieser Abend, der um halb zwölf Uhr endigte, kann nur mit rosenfarbenen Zügen bezeichnet werden."

Es kam auch vor, daß der Vielbeschäftigte seine Arbeit mit zu Fanny hinübernahm und bei ihr schrieb. So bahnt sich ein anderes, ein "häusliches" Glück sehr frühe zwischen den beiden an.

Der Winter des Jahres 1830 wie der des folgenden sollte Trennung von etwa je zwei Monaten herbeiführen. Fanny Elkler hatte Sastspielverpslichtungen in Verlin nachzukommen, die Zehnsucht schürte die Liebe.

Unter dem 11. Januar 1831 aber steht bereits ein Sat in dem Tagebuch, der wie Vorverkündigung des einbrechenden Dunkels ist: "Den Abend brachte ich bei Fanny zu, an Seist und Körper so matt, daß selbst die Liebkosungen des herrelichen Mädchens mich nicht erwecken konnten. Dies war ein höchst trauriger Tag." Sin andermal heißt es: "Begab mich zu Fanny, wo ich in bittersüßen Sefühlen einen der genußereichen Abende verlebt, den wir (in unserer Kunstsprache), Studierabend' nennen; es war der dritte dieser Art; aber

im Becher der Liebe surgit amari aliquid quod in ipsis floribus angat (es steigt aus dem Quell des Vergnügens ein bitterer Seschmack herauf, der unter den Blumen uns ängstiget: so überset Sentz selbst den Vers des Lukrez). Aus mir, aus mir allein erhebt sich dieser bittre Zusatz. Ihr, der Seliebten, gebührt unbeschränkter Dank und Ruhm; ein Sngel könnte nicht mehr für mich tun." Weiterhin hört man gelegentlich, daß "ihre bewundernswürdige Schönheit und Liebenswürdigkeit" ihn "ebenso sehr peinigte als entz zückte".

Der Tod wirft seine Schatten vorauf. Das Tagebuch weiß nichts mehr von Beglückungen zu melden. Mit dem Jahressabschluß 1831 bricht es ab. Am 9. Juni 1832 ist Gentz gestorben.

In seiner letten langen Krankheit hat ihn Fanny Elkler mit Aufopferung und in Treue gepflegt. Sie war dem Sterbenden nahe. Sechs Wochen vor seinem Tode aber soll Gentz dem Grasen Münch gesagt haben: "Das gute Kind gibt sich alle Mühe; sie trachtet mich aufzuheitern, aber alles ist umsonst; hier (auf sein herz deutend) ist ihr Vild erstorben."

Ift das Wort wirklich und solcher Art gesprochen worden, so bedarf es der Deutung. Die aber weist ins Weite und hinauf.

anny Elhler, die Theophile Sautier eine nordische Spanierin genannt hat, war unter einem Stern am Erdenhorizont geboren, der Haydn hieh. Großvater Elhler war treuer Diener bei dem Komponisten gewesen, — das hatte sich bei Kind und Kindeskindern in ein seelisches Zugehörige Reitsgefühl umgesett. Die Neunzehnjährige, Wiener Kind

und Tochter einer auffallend schönen Mutter, hatte Lehrsjahre in Italien hinter sich, als sie Friedrich von Sent besgegnete.

Als sie ihn kennenlernte, nannte sie bereits ein Kind aus einem früheren Liebesverhältnis ihr eigen. Nicht allzu lange nach seinem Tode spannen sich Bande zwischen ihr und einem Tänzer an, die sie neuer Mutterschaft entgegenführten.

Briefe schrieb sie an Sent folgender Art: "Das Küssen erspare ich mir bis heute abend. Da will ich Dich aber so küssen, daß ich Deine Seele mit hinabtrinke, bis dahin adieu"; oder: "Bon jour, cher Gentz, tu es bien étonner, que je t'écriez en français, n'est ce pas? tu voir comme je suive tes conseilles... adieu, lieber Sentz, ich küsse Dich deutsch und bleibe Deine deutsche Fanny."

Was will das alles besagen? Kaum mehr als nichts. Als sie einander begegneten, schlug ihr wie ihm die Schicksalsstunde.

Beseelte Schönheit war ihr, wie wenigen Auserkorenen, verliehen. Es scheint, sie war ihm treu. In ihrem Herzen — und das ist es doch wohl, was entscheidet — war sie's gewiß.

Das Rätsel dieser Liebe ist nicht in ihr, in ihm ist es zu suchen. Sie fand bei ihm, wessen sie bedurfte, die weichen hande.

Friedrich von Sentz aber ist auch denen, die ihn nahe kannten, nicht eben durchsichtig erschienen. Ja, man kann sagen: er rätselte an sich selbst.

In der Geschichte lebt Friedrich von Gents als das gestügige Werkzeug der Metternichschen Politik fort. Er war co. Dazu einer, dessen Alter politisch seine Mannesjahre Lügen strafte. Aber, fügen wir aus eigener Urteilsbildung hinzu: ein bestissener Helser, der seinen Meister mehr als eine

mal meisterte; ein Sophist, der seine Trugschlüsse in wahrheitekühler, in kristallklarer Stilgebung niederschrieb.

Es ift nicht einmal aufgeklärt worden, ob und wieweit englischer Sold, in dem er heimlich stand, seine politische Stellungnahme beeinflußt habe. Sehr wahrscheinlich, daß er mit dem Grafen Mirabeau von sich hätte sagen können: "On m'achète, mais je ne me vends pas." Den dazu erforderelichen Zynismus besaß er.

Vielleicht muß man das Seburtshaus von Sentz gesehen haben, um wenigstens einen Teil seiner Wesenheit zu verstehen. Das sindet sich in der Breslauer Altstadt und düstert in enger Straße. Es ist ein alter Bau, der Singang weist noch gotische Sewölbeformen auf. Es lastet. Halb scheint es Zwingburg, halb Karawanserei.

So ift, als wären zwei einander widerstrebende Kräfte von diesem dunklen, altertümlichen und schweren Sebäude auf den heranwachsenden und sehr begabten Knaben ausgegangen: die eine, die zum Festhalten am Altgewohnten und an Vätersitte zwang, die andre, die im Widerspruch zu solcher Düsternis und Strenge zu durstigen und hastigen Lebensgenüssen lockte. So wenigstens möchte man an dem Wesen dieses Friedrich von Sentz, den nicht liebzugewinnen, schwer fällt, deuteln. Dieser starr Rückwärtsgewandte, der ein Sinnenmensch und ein Zärtling war; der den Kriegen kühl entgegensah, und den die Todessurcht hetzte.

Es war ein für die Sentische Politik folgenschwerer Tag, dieser 3. August des Jahres 1830, an dem die Nachricht von der Julirevolution in Paris bei Metternich und Sent, der bei ihm weilte, eintraf. Für Sent dennoch ein glücklicher Tag; denn er hatte gute Nachricht von seiner Fanny, von der er eben getrennt war, erhalten! Am Abend noch schrieb er an die Seliebte und erzählte von dem Verlauf der Stunden:

"Das Gespräch siel auf menschliche Charaktere. Der Fürst (Metternich) neckte mich eine Zeitlang freundlich und zart und meinte endlich, es sei sehr schade, daß ich nicht eine Frau geworden wäre. Er zählte nun alle Sigenschaften auf, die mich, wie er sagte, zu einer Frau bestimmt hätten, nämlich — mein zartes Nervensystem — meine empsindliche Haut — mein weiches Semüt — meine sanste Stimme — und meine undegrenzte Koketterie! Du kannst Dir leicht denken, daß ich mich unter vielem Spaß und Selächter meiner Haut wehrte, so gut ich konnte. Er ließ mich aber nicht zu Worte kommen, indem er wiederholt versicherte, ich würde eins der liebenswürdigsten Weiber geworden sein."

Sette sich Sent dagegen zur Wehr, so hatte er offenbar (was ja auch weiter nicht verwunderlich) vergessen, was er selbst siebenundzwanzig Jahre zuvor, also im Jahre 1803, an Rahel geschrieben hatte. Nämlich: — "Sie sind ein unendlich produzierendes, ich ein unendlich empfangendes Wesen; Sie sind ein großer Mann, ich bin das erste aller Weiber, die se gelebt haben. Das weiß ich: wäre ich ein physisches Weib geworden, ich hätte den Erdkreis unter meine Füße gebracht."

Daran ist festzuhalten: es war ein ausgesprochen weiblicher Jug in Sentz. Und vielleicht errät man ein Wesentliches aus dieser Liebe des Fünfundsechzigsährigen zu dieser
Frau von zwanzig Sommern, wenn man das Vorwiegen
eines männlichen Slements in ihr wittert. So sind immer
und in sedem Menschen zugleich männliche und weibliche
Sigenschaften; es soll aber, sagt man, Leidenschaft auflodern,
wo in der Frau der Manneswille, im Mann ein weiblicher
Instinkt vorwaltet.

"Weil — Sie wissen es ja — niemand so schmeichelbar ift, als ich", schreibt er im Jahre 1803 an Rahel, die ihn liebte.

"Teurer Schmeichelfähiger", redet sie ihn siebenundzwanzig Jahre später an, da er sie zur Vermittlerin zwischen sich selbst und Fanny Spler, die damals ein Saftspiel nach Berlin gestührt hatte, machte. Es ist, als sähe man die sehr zarte Haut des Mannes. Sich über Sunstbezeigungen freuen, meinte Rahel, sei allgemein, dummsmenschliche Sigenschaft; es aber mit so offenherziger Koketterie tun, wie Sent sie bei solchen Selegenheiten zur Schau trage, sei seine höchst persönliche und sehr liebenswerte Sigenart gewesen.

Daß einen Gent - "haben Sie hubsche Kleider?" fragt ihn Rabel einmal mit lächelndem Versteben - die Angft vor dem Alter nicht losließ, gehört so sehr zu seinem Bilde, wie diese übergärtliche Sorgfalt für seine eigene Derson und seine nächste Umgebung. Weich mußte alles um ihn berum beschaffen sein, die Teppiche in seiner Wohnung ließ er wattieren. Aber das Alter kam - mit weitgeöffneten Augen sah er es auf sich zuschreiten. Das kehrt - in scheinbaren Widersprüchen - in seinen Briefen an Rabel immer wieder: "Aber alt werde ich ja, gottlob — wie Sie wissen — nie, zus weilen sogar junger" (1803); "ich bin alt und schlecht geworden" (1813); "ich fühle, daß ich alt und älter werde. Das Leben hat fast allen Reiz für mich verloren, und fterben mag ich doch auch nicht, weil die Existenz nach dem Tode, wie es auch immer damit stehen mag, mich noch viel weniger reizt" (1827); "nur bei ihr (Fanny) vergesse ich Kummer, Alter und Tod" (1831).

Diese Furcht vor dem Tode, die bei Gentz hinter der Angst vor dem Alter stand, ist gewiß für alle gleich ihm zärtlichen und verzärtelten Naturen bezeichnend: er aber trug sie geflissentlich zur Schau, wie ein Kind am Erntedanksest, wenn es Abend geworden, mit seinem brennenden Lampion spazierengeht. Auf sein Lampion aber hatte sich dies alte und wunderliche Kind den Totenkopf über dem gekreuzten Toten-

gebein tuschen lassen.

Er hatte den Zynismus, mit seinen Schwächen zu prahlen, tat's aber vielleicht nur deshalb, weil ihm ein inneres Gesfühl sagte, daß er dadurch gefälliger wirke; und dies Gesfühl log ihm nicht.

Der Zynismus ift bei Gent im Grunde nichts anderes

als ftolzverschämte Bettelei.

"Ich beschäftige mich," schrieb Gentz im Jahre 1814 — man denke der Zeit nach! — an Rahel, "sobald ich die Feder wegwerfen darf, mit nichts als der Einrichtung meiner Stuben und studiere ohne Unterlaß, wie ich mir nur immer mehr Geld zu Meubles, Parfüms und sedem Rafsinement des sogenannten Luxus verschaffen kann. Mein Appetit zum Ssen ist leider dahin; in diesem Zweige treibe ich bloß noch das Frühstück mit einigem Interesse." Das ist, als gäbe der Verzärtelte als solcher seine Visitenkarte ab. Der Ästhet, der Genießer, der Lüstling, stellt sich in aller Form damit vor. Gentz war das alles. Aber er war es — mit seltsam protesstantischem Einschlag.

Senty wäre nicht der gewesen, der er war, hätte er nicht auch mit seinem Protestantismus Spott getrieben. In einem Brief an Rahel aus dem Jahre 1803 stehen die arg frivolen Worte: "Hätte ich das Slück, katholisch zu sein, so errichtete ich Ihnen einen kleinen Altar in meinem Zimmer, unter dem Vorwande, er sei einer Heiligen gewidmet, und triebe allen Frevel mit Ihrem Bilde." Tatsache aber ist, daß Senty an seinem protestantischen Vekenntnis festhielt, trothem es seiner Karriere am Wiener Hose, wie er wohl wußte, in entscheidender Weise hindernd im Wege stand. Tatsache ist, daß er den wohlerwogenen Plan, Fanny Elsler zu heiraten, auch deshalb aufgab, weil sie Katholikin war. So steht der

Wanderer, der seinen Pfad verlor, nach einer Zeit des Umsherirrens wieder vor demselben Wegweiser...

Man nehme das "Protestantische" in einem Mann wie Gentz nicht in der konfessionellen Bedeutung des Wortes; die kommt als solche kaum in Betracht. Man sehe darin einen Zug norddeutschen Wesens, ein bewußtes Festhalten an dem, was den Vorsahren heilig war, ein Wertlegen auf verstandesgemäßes und kühles Denken — und dieser protestantische Zug in der Physiognomie des verzärtelten Genießers wird für Friedrich von Gentz zu entscheidender Bedeutung. Es bestand gleichsam eine Barriere in seinem Innern. Er ließ die Dinge treiben nach Wohlgefallen (zumal seinem eigenen); irgendwo aber war dann plöslich halt geboten. Irgendwann tauchte das Geburtshaus mit seinem steinernen Ernst vor ihm auf.

Das letzte, was über ihn zu sagen ist, hat Rahel kurz nach seinem Tode geschrieben: "Aun aber, beim Fazit, bleibt mir nur reine, lebendige Liebe. Dies sei sein Spitaph! Er reizte mich immer zur Liebe: er war immer zu dem aufgezlegt, was er als wahr sassen konnte. Er ergriff das Unwahre mit Wahrheitsleidenschaft. Diele Menschen muß man Stück vor Stück loben: und sie gehn nicht in unser herz mit Liebe ein; andre, wenige, kann man viel tadeln, aber sie öffnen immer unser herz, bewegen es zur Liebe. Das tat Genz sür mich: und nie wird er bei mir sterben."

Der Senießer mit dem Zuge protestantischer Strenge und Verstandeskähle — der Schriftsteller: das ist der letzte Widerspruch in dieser wie in tausend Falten und Fältchen aufgelösten Physiognomie. Denn dieser Schriftsteller Friedrich von Sentz hat, bei aller Sigenart, nichts von Ästhetentum und nichts von Verstandesmühsal. Er schreibt einen Kristallklaren, leicht dahinsließenden, einen "selbstverständ-

lichen" Stil. Sinen Stil, an dem nichts gewollt und alles Naturgabe ift. Sinen Stil, der den Lefer keinen Augenblick an die Persönlichkeit des Schreibers denken läßt; eine völlig objektive, nur aus dem Sinn des Dargelegten abgeleitete Darstellung glaubt er vor sich zu haben. Sen darin besteht diese Kunst der Überredung: sie bietet keine Angrissslächen. Sie scheint dem Leser in jedem Augenblick zu sagen: bitte! überzeuge dich selbst. Man lese eins der Kriegsmaniseste wieder, die Friedrich von Sent für die österreichische Regierung verfaßt hat: hier ist vollendere Kenntnis dessen, was die Welt hören will und hören dars; hier ist kein Pathos und kein aufreizender Klang; nur unwiderlegliche Darstellung der zwingenden Notwendigkeit scheint es zu sein. Diese Sentschen Kriegsmaniseste sind auf der Friedensschalmei geblasen.

Friedrich von Geng und Janny Elfer: man glaubt ihre Porträts, nur wenig nachgedunkelt, in körperhafter Nähe und seelisch deutbar vor sich zu sehen. Die Stunden der Leidenschaft sind zu Ende gegangen, der Tod steht wartend vor der Tür. War dieser Liebe ein seelischer Auftrag gegeben —?

Es war bezeichnend gewesen, daß eine sehr merkliche Ausbesserung seiner Sesundheit, körperliche und geistige Frische, ein Wiederjungsein dem Aufslammen der Liebe in Friedrich von Sentz vorangegangen war. Järtlicher Chronist seiner eigenen Tage, hatte Sentz das als wichtigen Umstand in sein Tagebuch eingetragen. Er hatte auch in dem Brief an Rahel, in dem er von dieser "stärksten Leidenschaft seines Lebens" Bericht erstattete, nicht verfehlt, das gleichsam als Urphänomen hinzustellen. Er fühlte sich jung, und alsbald ergriff Liebe Besitz von seinem Herzen. Er, dem "alt und

schlecht" miteinander verwachsene Begriffe bedeutet hatten, fühlte sich nunmehr "jung und gut"? Soviel steht fest: in diesem murbemachenden Gefühl des Alterns mar Gent die Liebe zur Literatur abhanden gekommen. Oder er hatte sie abgestreift wie einen Anzug, der zu seinen Jahren nicht mehr recht zu passen schien. Jest war sie plötlich wieder da, diese Neigung. Bu seiner eigenen Aberraschung, beinahe mißtrauisch, hatte er festzustellen: er begann wieder in und mit der Dichtung zu leben. Und zwar mar es einer der damals Alleriungften, der'es ihm antat: Beinrich Beine. Der reaktionare hofrat Friedrich von Gentz konnte nicht umbin, feine Vorliebe für den in seinen eigenen Augen perbrecherisch revolutionären Dichter einigermaßen erstaunlich, unstandes gemäß und unstatthaft zu sinden; aber er war andererseits genügend überlegene Natur, um seine Schalksfreude an seiner eigenen unziemlichen Geschmaderichtung zu haben. (Ganz fo. wenn Metternich Gefange Lord Byrons aus dem Gedachtnis vorzutragen liebte!) Er las und lernte Beinesche Verse, Schrieb sie für Fanny ab, dichtete sie zu seinem Drivatgebrauch um. Der herr hofrat beliebte wirklich jung zu werden.

Erstaulicher aber war, daß er seine Arbeit — diese knisselichen Noten und Seheimpapiere der Metternichschen Diplomatie oft genug zu Fanny hinübernahm, um sie in ihrer Nähe zu erledigen. Und dies Äußerliche war wiederum nur Zeichen für ein Inneres, das ihm, dem Mann der Kerzen und des Spiegels, klar genug zum Bewußtsein kam. "Solange sie hier war," schrieb er im Oktober 1830 während Fannys Berliner Aufenthalt an Rahel, "wurden alle, auch die unangenehmsten Seschäfte mir leicht." Jugend und Liebe waren hand in Hand, wie auf dem Bilderbogen, zu dem alten Herrn gekommen.

Wartend aber stand der Tod.

Querft verwunderte sich Friedrich Gent. Er mar mahrlich Plug genug, um es mit einigem Erstaunen aufzunehmen. daß diefe Neunzehnjährige, in berudender Schonheit prangend, viel umworben, eine Tanzerin, auf die sich die Blicke der Welt zu richten begannen, ihm, der nicht schon und nicht einmal reich war, ihre Sunft zuwandte. Ein Erfola seiner Beredsamkeit? Er mar sich ihrer bewußt, doch wies er das von sich. "Ich habe sie einzig und allein durch die Zauberkraft meiner Liebe gewonnen", schrieb er im Oktober 1830 an Rabel. Ein gutes Wort für den Liebenden, und als solches, aber auch nur als solches, soll es aufgenommen werden. Denkt man selbständig dieser zweifellos mahrhaftigen, dadurch aber um so erstaunlicheren Neigung der ge= feierten neunzehnjährigen Tangerin nach, fo mochte man ein anderes, bescheideneres Kennwort dafür segen: sie fühlte sich geborgen in den sehr weichen handen des gealterten Mannes, geborgen gegen alle Unbilden des Lebens, ge= borgen vielleicht auch dem Ungestum des eigenen herzens gegenüber. Wer Sehnsucht nach Frieden kennt, versteht sie. Und diese sehr weichen hande wußten nicht nur gartest gu liebkosen, es waren zugleich vorsorgliche hande, die alles Ungemach aus dem Wege raumten, zugleich volle hande, die alles, was ein Verwöhnter und Geschmackvoller im Ablauf eines langen Lebens an geiftigen und feelischen Gutern gesammelt hatte, verschwenderisch hinstreuten. Man langweilte sich nicht mit Friedrich Geng: soviel Kultur, als not tat, um das zu empfinden, mar Fanny Elfler, als Wiener Kind, wohl angeboren. Wie die Haydnschen Rhythmen sie ins Leben hineingetragen hatten, so trugen sie sie diesem Liebling der Wiener Gesellschaft zu.

Cs ist etwas von der Musikalität der Zeit in dieser Liebe der sehr Jungen zu dem Sealterten. Und Friedrich von Sent

wußte feftzuhalten. Mit Geistes Kraft. "... in deren Hände (sehen Sie sie nur an), in deren einzelne Reize ich mich stundenlang vertiefen kann, deren Stimme mich bezaubert, und mit der ich wie mit der gelehrigsten Schülerin (ich erziehe sie mit väterlicher Sorgfalt) — zugleich meiner Geliebten und meinem treuen Kinde — unerschöpfliche Gespräche führe, worüber Sie manchmal staunen würden." Man liest diese Worte aus dem Brief an Rahel und — man weiß. Man spürt die Geisteskraft, die hinter dieser Leidenschaft wie in Reserve stand. Und hier auch hat die Reserve den Sieg entsschieden.

Der Tod wartete. Ob nun unter seinem Schatten die Leidenschaft abloderte oder nicht, soviel steht fest, diese seelische und geistige Kraft nahm zu. Im Januar 1831 schreibt Gent: "Ich unterrichte sie im Französischen und Deutschen und erziehe sie wie ein geliebtes Kind." Im Juli desselben Jahres: "Fanny allein versöhnt mich mit dem Leidenschaft sie mehr als semals; und ohne daß meine Leidenschaft für sie das geringste von ihrer ursprünglichen Stärke verloren hätte, hat sie zugleich einen Charakter von Ruhe, von Sicherheit, von inniger, zärtlicher Freundschaft angenommen, mit welchem sich die eigentliche Liebe selten recht verträgt."

hier nun geschah es, wie oft unter solchen Begebenheiten: der Erzieher erzog sich selbst.

Der Menschentypus, dem Friedrich von Gentz angehört, pflegt nicht eben an Selbstlosigkeit zu kranken, es muß darsüber hinaus gesagt werden, daß Gentz zu den denkbar Selbstsüchtigsten gehörte. Jedes Kapitel aus seiner Lebensstührung, jeder Zug in seiner Physiognomie spricht das aus. Bedürste es darüber hinaus noch eines Zeugnisses, so sindet man das in dem Brief, den Rahel kurz nach seinem Tode über ihn an Ranke schrieb, und in dem alles erdenkbare Gute

und Liebe über den verstorbenen Freund gesagt ist. Troßedem auch hier: er lebte nur sich selber. Und nun — es mutet wie ein Wunder an — diese Liebe des alten und vom Tode gezeichneten Mannes zu Fanny Elßler war stark genug, seine eigenen begehrlichen Wünsche hinter die Erfordernisse ihres Wohls zurücktreten zu lassen. Unsagbar litt er unter diesen Trennungen, obwohl, er sah es ein, diese Sastspielz reisen für ihre künstlerische Entwicklung notwendig waren, und legte ihr nichts in den Weg. Das noble Sefühl, ihrer Karriere nicht hinderlich sein zu dürsen, bestimmte seden seiner Schritte. Wenn er davon abstand, sich mit ihr ehelich zu verbinden, so war unter den leitenden Gründen auch der, ihr Fortkommen nicht erschweren zu wollen.

Und als ware mit Entriegelung dieses letten Sperrschlosses in seinem Innern ein Verborgenes in seiner Seele aufgetan worden, so öffnete sich das herz des alten Mannes, und es war, als schmölze das Sis von einem verschlackerten Ackerboden, um irgendwelchem Fruchttreiben Raum zu geben.

Der Tod wartete.

Rein äußerlich betrachtet, ist Friedrich Gentz nicht unfromm gewesen. Schon aus seinen politischen Anschauungen heraus mußte er eine gewisse "Anerkennung" für das Christentum haben, und im Jahre 1810 hat er sogar einmal geschrieben: "Ich hingegen bin in den letzten Jahren durchaus christlich geworden und betrachte das Christentum als den eigentlichen Mittelpunkt der Welt. Alles, was in mir noch jugendlich ist, habe ich dieser wohltätigen Revolution zu danken." Daß von alledem nichts in sein herz eingegangen war, ist nicht minder selbstverständlich. Er lebte nur sich selber und seinen Lüsten. Ind nun dies späte Wunder! Die Liebe zu dieser Tänzerin ließ ihn aufblicken. Im Juli 1831 schrieb er an Rahel: "Dies unaussprechliche Glück, das

einzige, was ich aus dem großen Schiffbruch gerettet habe, verdanke ich nicht mir, sondern ihr, oder vielmehr dem himmel, der sie so geschaffen hat, wie sie ist, und der mich sie sinden ließ." And am 31. August desselben Jahres an Fanny: "Sott hat uns zueinander geführt, nur Er kann uns trennen."

Ich wage es, die Vermutung auszusprechen: wenn es wahr ist, daß Senz kurz vor seinem Sterben gesagt hat, Fannys Bild sei in seinem Herzen erstorben, — so vielleicht deshalb, weil ein anderes Bild, das nicht mehr von dieser Welt war, es nun erfüllte.

Der Tod hatte gewartet.

So ift das Wesen aller Totentanze, daß der Tod seden in der Vermummung antritt, unter der eben dieser Betrogene sich und seinen Sehnsüchten das Leben gesucht hatte. Aber vielleicht ist es voreilig, den Tod darum Betrüger zu schelten? Vielleicht vermag er nur so seiner Sendung gerecht zu wersen und sedem die Erfüllung zu bringen, die ihm sein Leben gebend versagte?

Dies ist auch ein Bild aus der Holzschnittfolge des Totentanzes: dem gealterten Hofrat führt der Tod die jugendliche Tänzerin zu.

Es ist etwas von Musikalität in dem Sterben des Friedrich von Geng.

Und schon gewinnt es den Anschein, als trüge zeitlich auch der Tod entscheidende Züge aus der Physiognomie der Zeit.

## Das Frauenideal

ieder einmal war Dichtungssamen auf Wirkliche Reitsboden gefallen und aufgegangen. Werther hatte sich in den weiten Bezirken der schönen Geister und zarten Seelen Brüder und Schwestern geworben. In diesen Zeiten geheimnisumwobenen und geschäftigen Freismaurertums war die zärtliche Träne im Auge geheimes Erskennungszeichen der Empsindsamen geworden. Sie sah ihn an; die Träne stand ihr im Auge; er wußte sich von ihr verstanden.

Wilhelm und Caroline von Humboldt sind unter denen, die sich derart sinden. Ein "Tugendbund", dem beide angebören, in dem man einander mit dem brüderlichen "Du" bezgegnet und ein schwesterlicher Kuß das Seheimnis weiht, hat die seelische Sphäre um sie gewoben. Schwärmerei blüht zu Liebe auf. In solcher seelischen Hingabe empsindet sie ihr Slück als ein unverdientes; ihr eigenes Selbst scheint ihr nichtig, nun aber durch Liebe erhöht; sie betet ihn an als "den Schöpfer eines neuen Daseins, den huldreichen Seber eines unverdienten Slück". Er aber vermag es nicht zu bezgreisen, daß in ihr so gar keine Empsindung für ihren eigenen Wert sei. "Diese Stille, diese Bescheidenheit, diese Innigkeit in Dir reißt mich zu so entzückender Bewunderung hin." Er grübelt nach und sindet in einem ausgeprägten Schönbeitssinn das Seheimnis ihrer weiblichen Sigenart.

Das eben darf man in Beurteilung dieser schwärmerischen Stimmungen des ausgehenden 18. Jahrhunderts nicht übersehen: sie sind durchstrahlt von Seistigkeit. Wenn die Liebensehen beim Geraufziehn des Sewitters an das Fenster treten, wenn sich ihnen in solchem Augenblick der Name "Klopstock!" auf die Lippen drängt und sich die Berzen derart vermählen, — ist es nicht auch Bekenntnis zu gemeinsamer Seistigkeit, was den schwärmerischen Bund besiegelt?

Es fällt auf: Schleiermacher, der denn freilich tief aus dem Erkenntnisschacht des 18. Jahrhunderts kam, rügte noch 1802 den Mangel an Seistigkeit im Frauenideal des Novalis und schloß daraus mit Recht, daß Novalis sich seine eigene Seliebte nicht richtig gewählt haben könne oder doch nicht in ihr gefunden habe, was sie ihm hätte sein müssen. Aus der leeren Unschuld bekannte er seinerseits sich nichts zu machen. In den Frauen meinte er die verständnisvollsten Leserinnen wertvoller Bücher ausspüren zu können, weil in ihnen noch Phantasie sei. Man erlerne nichts; man errasse nichts mit dem Verstande; nur das Semütersaßte werde zu Sigentum.

Man vergegenwärtigt ein Frauenideal und sieht es im Verbleichen: Die empfindsame Sefährtin, die verstehend fördert.

Nach der Schlacht von Jena aber tritt eine ganz neue Forderung an das Ideal. Die "deutsche Frau" drängt sich dem Bewußtsein auf. Ohne den Begriff vorerst recht fassen zu können, wünscht man sich die Seliebte "deutsch". Wilbelm von Humboldt, nunmehr seit 17 Jahren verheiratet und Vater einer kleinen Schar von Kindern, entdeckt an seiner Caroline plöglich den neuen (nun eben vom Zeitbes wußtsein diktierten) Zug. Am 7. November 1808 schreibt er ihr unvermittelt: "Ich kann gewiß mit Unparteilichkeit

behaupten, daß sich nie vielleicht eine allgemeine Form in einem einzelnen so rein und vollkommen ausgesprochen hat als deutsche Weiblichkeit in Dir." Etwa um die nämliche Zeit, und noch vor den Befreiungskriegen, lernt Alexander von der Marwitz irgendein junges Mädchen kennen, und er meint, eine Sestalt aus einem alten Holbeinschen Bild anz getroffen zu haben: dieselbe Haltung, der vorwärtsgebeugte Kopf, die Hände, die sie beim Sehen unter der Brust überzeinanderlegt. Fehlt nicht die seelische Deutung auf Treue und demütige Ruhe, wobei denn aber noch Seist und Stärke betont werden. Man sieht und erschrickt, wie "Zeit" die Zeitzgenossen zu sehen zwingt.

Man steht vor der Geburt des neuen Frauenideals.

Das neue Ideal der Freiheitskriege gewinnt aus einer Wirklichkeitserscheinung Gestalt. Man darf es auf den Namen der Königin Luise taufen.

Dabei verschlägt es nichts, man muß sich sogar hüten, danach zu fragen, wer diese edle Frau im Alltag ihrer Lebensführung gewesen sei. Varnhagen, der Lästerer, glaubte in
ihr Züge von Selbstsucht und Verschlagenheit entdecken zu
müssen, Humboldt rühmte ihr wirkliche Größe und Sanstmut, dazu eine seltene Harmonie des ganzen Wesens nach.
Auf die Zeitgenossen — und das ist es, was vergegenwärtigt
werden muß, will man von den wenigen absehn, die ihr personlich nahetreten dursten — wirkte sie als Erscheinung: Hausfrau und Königin, Mutter und Diademträgerin; dazu eine,
die um Deutschland litt. Das sind die Züge, die für die Idealbildung entscheidend werden.

Ein früher Tod ruft die Legende.

Aber schon lange, bevor sie starb, zum Aufgang ihres Königinnentums, im Jahre 1798, hatte Novalis in "Glauben und Liebe, oder der König und die Königin" der Legende das Wort gegeben. hier nun ift es, und das ift fehr bezeichnend, nur eine Sigenschaft in ihr, die legendare Kraft gewinnt und zur Idealisserung drangt: ihr hausfrauentum. Nur als ein großer haushalt erschien dem Romantiker der Staat: als Hausfrau maltete die Konigin. Darum, und gleichsam als Arbild der Pflichterfüllung, sollte jede hausfrau und jede sorgfältige Mutter das Bild der Königin in ihrem oder ihrer Töchter Wohnzimmer haben. Weibliche Lehrjahre, anknüpfend an die Jugendjahre der Königin, forderte Nopalis und meinte, es würde das mit Nataliens Lehrjahren übereinkommen; dennin Goethes Natalie ("Wilhelm Meisters Lehrjahre") glaubte er das "zufällige Porträt" der Königin entdedt zu haben.

Soviel ift sicher: der Ausgleich des Segensatzes zwischen treulicher Erfüllung niederer weiblicher Pflichten und Herrsscherwürde ist es, der vorbildlich wirkt. Die "gnädige Frau von Parets" krönt die Königin von Preußen mit dem Diadem des Frauenideals, und wenn später Brentano in seiner Kantate auf den Tod der Königin ihr Wesen in dem zärtslichen Verein von Unschuld und Hoheit begreist, so wählt er eben nur andere Worte für die gleiche seelische Sinsstellung.

Neben die Wirklichkeit tritt abermals, den Typus ersgänzend und vertiefend, das Seschöpf eines Dichters: das Käthchen von heilbronn heinrich von Kleists. Dort wie hier, ganz wesenhaft, der gleiche Segensatz: die Tochter des Kaisers ist dem Mann ihrer Bestimmung gegenüber niedere Magd.

Hier nun aber sind alle seelischen Möglichkeiten bis aufs

140

hochstmaß gesteigert. Das Kind wohlhabenden Bürgertums. einem gesitteten Jungling anverlobt, fent sich über alle Gebote der Sitte und des Anstands aus tiefem Naturtrieb hinweg, um dem einen, der ihrem Bergen gebietet, in niederftem Magdtum zu dienen. Jede seelische und korperliche Mishandlung, die sie von ihm erfährt, nimmt sie als ein ihr Gebührendes, ja Willkommenes, hin: "Mein hoher Herr" ist der Gruß, mit dem sie ihm naht. So tief erniedrigt sie sich ihm gegenüber, daß sie ihrer nächsten Umgebung als ehrlose Dirne erscheint, und ist doch so schämig, daß sie es nicht über sich vermag, ihren Rod ein wenig zu schurzen, um das Wasser des Flusses zu durchschreiten. Es ift Geheimnis um sie; nicht nur das ihrer boben Geburt, nein derart, daß Peiner der ihr Nahestehenden sie begreift; daß ein Cherub ihr hilfreich zur Seite fteht; - dem einen aber, dem fie fich zugehörig weiß, legt sie ihre Seele ruckhaltlos dar, ihm erschließt sich sogar ihr Unbewußtes. Ihm gibt sich die Schämige hüllenlos; ihm die Kaisertochter als niedere Magd. Liebe hat sich nahezu in seclische hörigkeit permandelt.

Aber so gewiß das der Fall ift, so gewiß war die Abersteigerung notwendig, dem neuen Ideal Geficht zu geben, das fie heit nacht worden.

Möglichkeiten erschöpfen muß, um seder Forderung gerecht zu scheinen. Dem Deutschen sener Jahresläufte, dem Geburtse und Standesunterschiede schon deshalb ungeheuer wichtig werden mußten, weil sie im Schwinden begriffen waren, bleibt das Käthchen von Heilbronn Inbegriff der Deutschheit.

Der Alltag hatte nur das Magdtum auf Sehorsam und häuslichkeit, die Mystik deutscher Kaiserherrlichkeit auf tiefdeutsches Empfinden, die seelische hörigkeit auf dienende und aufblickende Liebe hinabzusetzen, und das Idealbild des Käthchens von heilbronn konnte mit dem der Königin Luise in eins verschweben: das neue deutsche Frauenideal.

Auch ließ der Dichter nicht auf sich warten, der diese Derbürgerlichung vollzog. 1830 und 31 gab Chamisso sein "Frauenliebe und eleben" und seine "Lebenslieder und sbilder" heraus, und nun war es aus der Empfindung des Alltags heraus gesprochen, und, ihrem Verlobten ins Auge blidend, empfand das blonde Madchen, das in dem Geift der Erneuerung Preußens erzogen worden war: "Darfft mich niedere Magd nicht kennen, hoher Stern der Herrlich-Peit." "Laß mich in Andacht, laß mich in Demut, mich verneigen dem herren mein;" "Mein gut'ger herr, du willft herab dich laffen, beseligend zu deiner armen Magd." Die Zeit der frommen Hingabe und der Hausfrauenwürde! Dienend stieg das Madchen zur hausfrau auf - wie ja auch Königin Luise hausfrau gewesen war, derart, daß die Königin von der Hausfrau Vollkommenheit genommen hatte. Und etwas aus diesem Chamissoklang findet sich bei fast allen Dichtern der Spoche wieder. Etwa bei Sichendorff: "Gar oft schon fühlt' ich's tief, des Madchens Seele wird nicht sich selbst, dem Liebsten nur geboren." Oder in der

Prosa des "Marmorbilds", wo es nach der Liebeserklärung heißt: "Da ritt sie, ganz überrascht von dem unverhofften Slück, und in freudiger Demut, als verdiene sie solche Snade nicht, mit niedergeschlagenen Augen schweigend neben ihm her."

Dieselbe Stimmung ift in den Briefwechseln der Zeit. An Schleiermacher schreibt seine Braut: "Ich habe eine innige Sehnsucht, es immer wieder von Dir zu horen, daß Du mich liebst - liebst im ganzen Umfang des Wortes - denn ich kann es immer noch nicht fassen, Du herrlicher und ich Armselige." Sie bekennt, sich immer mehr fur Chen interessiert zu haben, in denen die Frau durchaus unter dem Manne stehe und nur durch Liebe und Mutterwürde 3u ihm hinaufgehoben werde. Sie kennt diese eigene seelische Scham und erschauert in dem Gedanken, daß sie einmal, wähnend, er habe sie gefragt, ob sie ihm gut sei, ge= antwortet habe, ja, febr, febr gut. Ein inniger Kuf wird ihr zu hohem Ernft und einem Gefühl der Beiligkeit. Dem entspricht es, daß er in ihr das Kind sucht. Gelegentlich traumt er sie sich schlafend, und im Schlaf ihr Kindtum offenbarend.

Brentano übersett das in die katholische Empfindungssphäre, und nun heißt es in dem Sedicht an Luise hensel:
"Kind, du hast mich erst gelehret, wie ein Leib so heilig
ist, daß ihn selbst für uns begehret unser lieber, heil'ger
Christ."

War das neue Frauenideal durchaus romantischen Stimmungen entwachsen, so führte nunmehr der Rationalismus von seinen ganz anders gearteten Voraussezungen aus, aber auch seinerseits der Zeitstimmung Rechnung tragend, zu überaus ähnlichen Vorstellungen hin. Ums Jahr 1820 schrieb Abraham Mendelssohn an seine Tochter Fanny:

"Du mußt Dich ernster und emsiger zu Deinem eigentlichen Beruf, zum einzigen Beruf eines Mädchens, zur hausfrau bilden . . . Der Frauen Beruf ist der schwerste; die unsausgesetzte Beschäftigung mit dem Kleinsten, das Aufsaugen eines seden Regentropsens, damit er nicht in dem Sande verdunste, sondern zum Bache geleitet, Wohlstand und Segen verbreite, die stets unausgesetzte Beobachtung des einzelnen, die Wohltat sedes Augenblicks und die Benutzung sedes Augenblicks zur Wohltat, das, und alles, was Du Dir dazu denken wirst, sind die Pflichten, die schweren Pflichten der Frauen." Das ist in rationalistischer Tonart, anders und doch einklingend, das romantische Frauenideal der Zeit, und auch zu diesem Katechismus der Hausfrauenpflichten eignet sich als Vorsatbild das Porträt der Königin Luise, so etwa, wie es Grassi malte.

Wie sehr hatten sich die Zeiten und mit ihnen die Wünsche der Menschen geändert! Noch Schleiermacher hatte in den Frauen die idealen Leserinnen gesucht. Jest schreibt Börne an Jeannette Wohl: "S ist dasselbe unbehagliche Sesühl, mit welchem ich ein Frauenzimmer essen und lesen sehe." Die Frau sei Bürgerin im Reich der Liebe. Sie dürse das Schöne und Sute nicht außerhalb ihrer selbst suchen. Fühle sie in sich Leere, so könne sie mit aller Wissenschaft der Welt diese Smpsindung nicht übertäuben. Fromme Demut bes deutet sest alles; Seistigkeit scheidet aus. Das Magdtum der Seele, die Hausfrauenwürde bedürsen der gelehrten Kenntnisse nicht. Auf die Stirn des gläubig aufblickenden Kindes senkt sich der Myrtenkranz. Bräutlich bleiben heißt die Schelosung.

Anmutige Schwäche wird geradezu Modeforderung für die Frau. Das aber leitet zur Betrachtung der Dame über.

Königin Luise hatte dem neuen Frauenideal ganz wesens hafte Züge verliehen: im Jugendglanz dahingerafft, die Wiederaufrichtung des Landes ersehnend, nicht mehr erschauend, sollte sie dieser Seneration, nachdem sie von der Kunft die letzte Verklärung erfahren hatte, auch zu einer Führerin in die Sesilde der Abgeschiedenen werden.

## Die Geburt der Dame

ie Minerva ausgewachsen und wohlgerüstet dem Haupt ihres Vaters entsprang, so trat die Dame im Vollbesig der ihr eigentümlichen, vornehmen Sigenschaften vor den Zuschauer hin, ohne daß sich ihr Werden, ihr Nahen irgendwie angekündigt hätte. Sie kam in jedem Sinne unangemeldet. Noch eben hatte Just gespoltert — nun stand die "Dame in Trauer" vor dem Major v. Tellheim.

Sie kommt im Witwenkleide, die Schulden ihres verstorbenen Satten zu begleichen. So werden nur wenige Worte gewechselt. Sie genügen, nicht nur das Wesen der Dame zu offenbaren, es werden auch Züge, es werden Besgriffslinien angedeutet, welche die Literatur immer wieder aufnehmen wird, wo es "Damen" zu gestalten gilt.

Die "Dame in Trauer" trägt den Leidenszug. Sie ist erst kürzlich vom Krankenbett aufgestanden. Zunächst erkennt Tellheim sie nicht wieder, woran das kühle Schwarz, das sie nun kleidet, seinen Anteil haben mag. Sine falsche Scham ist ihr fremd. So fern es ihr liegt, dem Freunde ihres verstorbenen Satten mit einer Bitte zu nahen, sowenig kommt es ihr bei, falsche Vorstellungen über ihre Lage zu erwecken. Sie ist Dame genug, sich in ihrem Wesen durch die trüben Verhältnisse, in die sie geraten ist, unberührt zu wissen. Sie ist wahr.

Ihr fällt das schwerste Los zu, das es für hochgestimmte Naturen gibt: sie hat Wohltaten entgegenzunehmen. Tellbeim macht es ihr leicht, er gibt vor, sich der Schuld nicht zu entsinnen. Sie könnte auf das Spiel eingehn, aber sie tut es nicht. Sie ist wahr. Um ihres Kindes willen nimmt sie das Seschenk an. Ihr Dank ist gehalten. Sie spricht ihn nicht mit Worten aus: "Verzeihen Sie nur, wenn ich noch nicht recht weiß, wie man Wohltaten annehmen muß."

Was liegt nicht alles in diesem einen "noch"! Man sieht den steinigen Weg vor sich, den diese Dame mit schmerzensen Füßen zu betreten hat. Er scheint sehr weit, und keine Schattenaussicht ist gegeben. Wird sie, die "Dame", auf diesem Wege bleiben? Es ist zugleich ein eigentümlich weher Ton der Resignation, der aus dem wenigen, was sie spricht, entgegenklingt. Zunächst warf es sie auf das Krankenbett nieder, nun hat sie sich soweit damit abgefunden, daß sie ihren Weg, diesen steinigen Weg, bewußt beschreitet.

Die Dame tritt in Erscheinung, und sie weist den Leidenssug. Bevorzugte Schwestern werden sich zu ihr gesellen, und es wird doch kaum eine sein, die nicht dies Zeichen trüge. Man wird nicht viel Lachen von Damenlippen verznehmen. Ja, es ist, als hätte Lessing, da er seine "Dame" vor sich erblickte, auch rein äußerlich die Disson der vielen Kommenden gehabt. Diese eine stand noch eben an einem Sterbelager. Dichter werden Damen schildern, und sie werden sie unwillkürlich, als läge ein innerer Zwang dazu vor, in dunkler Gewandung sehen.

as Wort "Dame", dem Französischen entlehnt, war um die Mitte des 17. Jahrhunderts in Deutschland eingeführt worden. Sanz vereinzelt mag es, wenn man Heyne trauen darf, schon zu Snde des 16. Jahrhunderts gebraucht worden sein. Sin Kind des Luxus, ein vornehmes und adliges Wesen, vom letzten Slanz der Renaissance umwoden, so war die "Dame" nach Deutschland gekommen. In diesem Sinne hatte Srimmelshausen das Wort in seinem "Simplicissimus" (1669) gedraucht. Das alte Volkslied hatte gesungen: "Sin dama schön im garten gehn thet früh an einem morgen."

Gegen das Kind des Luxus und des Reichtums hatte sich der Born eines sittenstrengen Protestantismus gewappnet. War man gegen den "hosenteufel" zu Felde gezogen, so verdiente gewiß auch die alamodische Dame Streiche mit der Birkenrute des Magisters. Ein fremdes Wort für einen fremden - dem armen Deutschland ach! so fremden Begriff: Grund genug fur die Duriften, den großen und furcht= baren Reichsbann aufzubieten, und alle Lichter in der Kemenate der "Dame" auszublasen. Daß das Wort selbst dem lateinischen domina (Berrin) entstammte, wußte man nicht, oder wollte man nicht gelten laffen. "Dame" - was Fonnte das anderes sein als das lateinische dama, die hirsch= Ruh? Nun mar freilich Grund genug zu derbem Gelächter und zu Spott gegeben. Nicht unwitig reimte Logau (1654): "Was Dame fei und dann was dama, wird verspuret, daß jene horner macht und diese horner führet."

Und wirklich, die Puristen, die Seißelschwinger, die Magister gewannen zuerst den Sieg bis zur Vernichtung. Aller Hoheit und Vornehmheit wurde die arme "Dame" entkleidet. Sie wurde durchaus gemein. Im Jahre 1691 bereits konnte Stieler schreiben, das Wort sei anrüchig geworden

und bezeichne das lateinische amica. Zwischen der "Dame" und der Buhldirne bestand kein Unterschied mehr. Der "Kavalier im Irrgarten" kennt die Dame de fortune, das "friedewünschende Teutschland" des Johann Rist (1647) läßt die Dame im Soldatenlager ihr Unwesen treiben, Schuppius identissiert den Begriff mit dem einer häßelichen Krankheit, die man gleichfalls von den Franzosen überkommen zu haben glaubte. Derart führte sich die Dame auch in die deutsche Sprichwörterwelt ein: "Den Damen die Strei" sagte der Schweinetreiber, "die Sauen gehen vor." "Neun Damen und ein herr machen zehn Schmuggler."

Aur hatten die Puristen in ihrem Jorn eins übersehen: es ist leicht, ein Wort zu versehmen, es ist schwer, einen neuen Begriff, der Lebenskraft besitzt, aus der Welt zu schaffen. In den unglückseligen Zeitläuften, die dem Dreißigzjährigen Krieg in Deutschland folgten, war für die "Dame" freilich kein Raum gewesen. Aber die Verhältnisse besserten sich, neuer Slanz hösischen Lebens strahlte über den Rhein, und so gebar auch in Deutschland "das Slück dem Talente die göttlichen Kinder". Die Dame gewann ihren Adel zurück. Man weiß, wie Lessing das Wort gebrauchte. Goethe und Schiller führten es selten, dann aber in der gleichen Bedeutung. So waren Damen, die sich mit dem jungen Goethe am Ufer der Ilm zu zärtlichem Schäferspiel einfanden. Aus Schillers: "Den Dank, Dame, begehr' ich nicht!" klang freizlich auch etwas wie verächtlicher Unterton.

Jedenfalls sollte das Wort noch einmal feindlichen Klang gewinnen. Die Romantik ironisierte die "Dame". Sie wurde der Inbegriff des Launischen. So spricht Tieck von "Dame Fortuna", Uhland nennt das Publikum "die edle Dame". Bei heine ist es eine Teetischvision: "Die herren

waren äfthetisch, die Damen von zartem Gefühl." Wenn die Kastraten singen, schwimmen die "Damen" in Tränen bei solchem Kunstgenuß. "Denkst du der Dame, die so niedlich mit kleinem Zürnen dich ergößt?" "Täglich geht sie dort spazieren mit zwei häßlich alten Damen — sind es Tanten, sind's Dragoner, die vermummt in Weiberröcken?" Es wird auch dem Hausfrauenideal zuliebe der Begriff der "schönen, wirtschaftlichen Dame" gebildet, und schließlich sinkt das Wort in all die Tiefen zurück, in die es Zeloten und Puristen gebannt hatten. "Stehst du in vertrautem Umgang mit Damen, schweig, Freundchen! still, und nenne nie Namen. Um ihretwillen, wenn sie sein sind, um deinetwillen, wenn sie gemein sind."

Wie steht es in Wahrheit um den Begriff der "Dame"? Die Wörterbücher unterscheiden den doppelten Gebrauch des Worts: Die Dame ist zunächst eine angesehene, vornehme Frau, der man das Prädikat "gutgekleidet" nicht vorenthalten kann, sie ist sodann die, welche man liebend verehrt. Die Bedeutung der "Dame des Herzens" fällt nicht ohne weiteres mit ersterer zusammen.

Worin das Wesen der "Dame" zu suchen ist? Man vergegenwärtigt sich noch einmal die "Dame in Trauer" und stellt sie Minna von Barnhelm gegenüber. Das Fräulein von Barnhelm ist gewiß ein angesehenes und vornehmes und gutgekleidetes weibliches Wesen, und doch zögert man, sie in der Schärse des Begriffs eine "Dame" zu nennen. Dazu sehlt es ihr an Haltung. Und vielleicht ist dies das Sigentümliche: die Haltung macht die Dame aus. Das kann äußerlich anerzogen sein, dann aber ist die Dame das zimperliche Teetischgeschöpf oder die steise Repräsentantin, deren die Romantik spottete. Schte "Haltung" aber ist ein Sessichenk guter Senien, aus seelischem Adel erwachsen. So geht

die Dame durch das Leben, und es scheint ein Wagnis, sich ihr zu nahen. Sie mag beschenken, doch darf man keine Forderung an sie stellen. Sie geht, sie überschreitet die staubige Straße, — es haftet kein Schmuz an ihrem Saum.

Das ist hier Goethe: die Vermählung seelisch reichen Frauentums mit dem Begriff der Dame. Drei seiner Gestalten nahen und geben Antwort auf jegliche Frage.

Sehr selten gebraucht Goethe das Wort "Dame", aber da er von seiner Natalie spricht, kommt es ihm gleichsam unwillkürlich über die Lippen. Wilhelm Meister trägt seinen Felix im Arm, als er sich Natalie gegenüber sieht. "Er sette das Kind nieder, das aufzuwachen schien, und dachte sich der Dame zu nähern ..."

Er erkennt sie wieder. Das war die erste Begegnung mit ihr gewesen, daß sie sich seiner, des Verwundeten, angenommen hatte. Ein Grundzug ihres Wesens war darin zustage getreten: Natalie ist hilfsbereit, ist es in anderer Art, als es Frauen gemeinhin sind, die mit lässiger hand ein Geldstück reichen. Der Begriff des Geldes ist ihr durchaus fremd, gleichsam, als sei das Geld etwas zu Gemeines, in ihre Sphäre gezogen zu werden. Ihre hilfsbereitschaft ist die der ersten Christen. Sie schneidet den Hungrigen selbst das Brot; sie spürt in den eigenen Schränken und denen der Freunde nach Kleidung für die Darbenden. Die Bedürsnisse ausgleichen: das ist das ihr angeborene Streben. Immer muß sie sich nüglich machen. So hat sie sich mit jungen Mächen umgeben, die sie erzieht.

Man entsinnt sich, daß Novalis in dieser Natalie das "zufällige Porträt" der Königin Luise wiedergefunden hat.

Der hausfrauliche Zug im späteren Frauenideal macht sich hier bereits und in sehr entscheidender Ausprägung geltend.

Natalie hat jene "Haltung", die einer adligen Seele entspricht. Darum ist ihr falsche Lustigkeit, wie die ihres jungen Bruders, lästig. Lautes Lachen verlett sie. Es wird ihr auch, wie es ausdrücklich heißt, jede Beschäftigung "zu würdiger Handlung". Steht sie den Werken der Kunst fremd und innerlich unempfänglich gegenüber, so gewinnt alles Lebendige, von der stummen Pflanze zum leidenden Kinde ihre Anteilnahme. Als strahlte ihre innere Harmonie nach außen aus: "Natalie kann man bei Leibesleben selig preisen, da ihre Natur nichts fordert, als was die Welt wünscht und braucht."

Die Liebe ist ihr immer wie ein Märchen erschienen. "Sie haben nicht geliebt?" "Nie oder immer." Und nun tritt doch die Liebe zu Meister in ihr herz. Da ist es ihr nur selbstverständlich, auch unbefragt, Bekenntnis abzulegen. Aus sich heraus will sie Wilhelm sagen, was sie für ihn empfindet. Das ist die Freiheit dieser Dame. Freilich, ob auch die heirat vollzogen wird, die She mit Natalie bedeutet Entsagen. Beide Züge aber, das freie hervortreten der Dame mit dem Bekenntnis ihrer Neigung, zugleich das klösterliche Zurückweichen vor der Umarmung, wird für die Zeitspanne zwischen den Revolutionen bedeutungspoll werden.

Die Natalie erzog, steht ihr als ganz eigentümliche Verkörperung der "Dame" zur Seite; ihr Name ist ihr Wesen: die "schöne Seele".

Diese nun trägt den Leidenszug. Als Kind bereits hat sie einen Blutsturz gehabt. Der Anfall wiederholt sich, sobald sie einmal aus der Stille ihres Daseins hinaustritt. Leiden-

schaft wirkt auf sie, das betont Goethe ausdrücklich, wie Krankheit. Sie macht sie still.

Durch eine Samaritertat gewinnt auch sie sich den Mann, der ihr die Hand zum Lebensbund bietet. Sie genießt ein bräutliches Slück, — um als Verlobte erst völlig die mimosenshafte Zurückhaltung ihres Wesens zu bekunden. So erstirbt die Liebe des Freiers. Beides aber, Verlobung und Entslobung, gleitet an ihrer Seele vorüber wie Bilder, die das Spiegelglas zwar zeigt, aber nicht festhält. Und doch nicht ganz so. Liebend lernt sie beten. Der Bräutigam schien nur gekommen, sie jenem anderen Bräutigam der Seele zuzuführen. Damit ist auch der weitere Ton angeschlagen, der in der Zeitspanne zwischen den Revolutionen den vollen Klang gewinnt: die Religiosität der Dame.

Der "schonen Seele" eignet ein hochstmaß von Bildung; aber sie gehört zu denen, die besitzen, um zu verbergen.

Doch ist ihr, wo es darauf ankommt, Festigkeit verliehen. Sie schließt ihre Tür den Besuchern, die ihren Frieden stören. Sie meidet Seselligkeit und Spiel, sobald sie einmal erfahren hat, daß ihre Seele der Ruhe bedarf. Sie gibt ihren Bräutigam dafür mit in Kauf. Sie sett ihr alles daran, die eine köstliche Perle zu erwerben. Si ist bereits etwas Starres in der Haltung dieser Dame, die oberflächelicher Betrachtung wenig "Dame" erscheinen mag, und zu deren äußerer Erscheinung doch auch das Stiftskreuz mit dem großen Diamanten hinzugehört.

Sie findet Anschluß an die "Stillen im Lande", ohne doch recht dazuzupassen. Ihr, der Dame, sehlt die Sündenzerknirschung. Auch ihre tiefe Frömmigkeit bleibt aristokratisch. Sie sucht und gewinnt den engen Anschluß an Gott. Äußerlich trägt sie den Leidenszug, innerlich ist ihr eine leichte Heiterkeit des Wesens perliehen.

Schien es nicht, als sei ein letzter Slanz der Renaissance um die "Dame" gebreitet? Durch die Särten von Belriguardo streicht leise die Frühlingsbrise. Vor Tasso steht Leonore von Ste.

Auch in diesem milden Antlitz fehlt nicht der Leidenszug. Von schwerer Krankheit war sie eben erstanden, als Tasso ihr zugeführt wurde. Auf ihre Frauen gestützt, empfing sie ihn. Den Festen blieb sie fern. Das Kind war einsam, und durch die geschlossenen Fenster drang kaum das Jubeln der Gefährten. Den letzten Trost des Gesanges nahm ihr der Arzt.

Sie lernt und wird durch Studien erst völlig sie selbst. Das ist kein Kleid, das sie trägt, sondern eine Bestimmung, in die sie hineinwächst. Ihre tiefste Teilnahme bekundet sich trozdem nur in Schweigen. Sie beglückt nicht durch das, was sie bietet, sondern durch das, was sie ist.

Liebt Leonore? Sie sieht sich umworben, doch weiß sie von keinem Verhältnis, das sie lockte. Ihre Liebe ist Freundschaft. Ihre Leidenschaften leuchten "wie der stille Schein des Mondes". Die Liebe, meint sie, könne nur durch Mäßisgung und Entbehren unser eigen werden. Darin gleicht sie völlig einer Lichterscheinung. Sobald Tasso leidenschaftliche und verlangende Arme nach ihr ausstreckt, ist ihm ihr Bild zerronnen.

Was als "Haltung" der Dame bezeichnet wurde, ist hier Ausdruck innerster Natur geworden. Man kann diese weiße Blume nicht in einen Kranz einstechten; man kann sie nur brechen. In letzter Sntwicklung ist hier Erfüllung.

ls reiche Erbin ist sie auf einem einsamen Sut Northumberlands aufgewachsen. Die Mutter starb ihr
früh, und so befand sie sich stets in Sesellschaft ihres Vaters.
Ihr Sinn war den strengen Wissenschaften zugewendet.
Schwierige algebraische Aufgaben löste sie mit Leichtigkeit,
die Nacht verbrachte sie oft auf dem Observatorium, das
ihren astronomischen Interessen diente. Als sie zur Jungfrau
erblüht war, sehlte es ihr nicht an Freiern; sie mochte keinen
erhören. Wohl schmerzte ihr schroffes Wesen den Vater,
doch war dies das Sigentümliche in Florentine, daß selbst
ihn die Empsindung beschlich, er dürse ihre Vermählung
nicht wünschen.

An der Grenze der Kindheit war ihr unter anderen lateisnischen Büchern ein anatomisches Werk in die Hände gekommen. In ihrem Wissensdrange hatte sie es gelesen. Sie war darüber in nachhaltige Melancholie verfallen. Es war, als sei es ihr unmöglich, die "seltsame Basis unseres Lebens zu vergessen, wo Lust und Scherz mit der Verwesung liebsäugelt".

Ein ernster und gebildeter Mann, ein Freund des Vaters, näherte sich ihr. Semeinsame Studien verbanden die beiden. Eine tiefe Neigung zu dem ratselhaften Seschöpftieg in ihm auf. Sie wurde zu Leidenschaft. Je mehr er sich jedoch Florentine zu nähern suchte, desto mehr floh sie ihn.

Auf einem gemeinsamen Ausritt war es, daß er sich ihr erklärte. Sie wies ihn ab. Schweigend wandten sie die Pferde. Sie waren wieder an das Schloß gelangt, um sich fortan für immer zu meiden. Er war abgesprungen, um ihr behilflich zu sein. Unwillig kehrte sie sich von ihm ab — ihr Reitkleid blieb am Sattelbogen hängen, halb entblößt stand sie vor ihm.

Fortan verschloß sie sich in ihr Zimmer und war nicht zu bewegen, Speise und Trank zu sich zu nehmen. So vergingen die Tage. Nach einer Woche aber trat sie vor ihren Vater und forderte ihn auf, für sie um den Freund zu werben. Nach dem, was geschehen, müsse sie seine Sattin werden. — Das ist Ludwig Tiecks Novelle "Die wilde Engländerin". (In: "Das Zauberschloß", 1830.)

Sugkows Wally (1835) ist dem ungeliebten Mann ans verlobt, und so heißt es für sie, von Casar, dem ihr herz zugetan ist, Abschied nehmen. Er spricht ihr von Tschionatus lander und Sigune und fordert eine letzte Sunst. Wie Sigune soll sie sich ihm geistig vermählen durch den Anblick ihrer ganzen natürlichen Schönheit. Sie stößt ihn von sich, um sich ihm dann doch in eben der Nacht, in der sie dem andern angehören muß, in hüllenloser Schönheit zu zeigen.

Ift Gußtows "Wally, die Zweislerin", eine Dame? In Gußtows eigenem Sinn ift diese Frage durchaus zu besahen. Hoch zu Pferde — seit 1830 war das Reiten der Damen Mode geworden — an der Spize eines ganzen Trupps von Anbetern wird sie eingeführt, an ihrer Reitgerte glizern die Ringe, die sie von ihren Courmachern erhielt und die sie gelegentlich an Arme verschenken wird. Der Salon ist ihre Sphäre. Ihre Unterhaltung ist spielend, abweisend und witzig. Sie leidet unter der Langenweile der großen Dame. Sie geht eine Konvenienzheirat ein, trotzdem sie den andern liebt. Sie wird stets gefühllos an den Unglücklichen vorübergehn und nur eben ihr Kleid aufraffen, damit ihr Rocksaum nicht die Not und das Slend streise. Sie liebt das Hasardsspiel, sie ermangelt seglichen Sinns für die Schönheit der Landschaft, sie ist bewußt kokett.

Wally ist ein taubes Metall, das nur an einer Stelle Klang gibt. Rührt die Unterhaltung an religiöse Fragen, dann verstummt diese Dame. Sin spöttisches Wort, eine Verneinung, und sie zuckt in einem Schmerz zusammen, der ihr körperlich webe zu tun scheint. Sie will glauben, und vermag es nicht. Sie möchte zum mindesten gleichgültig an den Fragen des Jenseits vorüberhuschen, und ist es nicht imstande. Sie kostet alle Erniedrigungen einer unwürdigen und verbrecherischen She aus, sie sieht sich von dem Mann, den sie liebt, um ihrer Freundin willen verlassen — sie sindet die Krast, das alles zu überwinden oder doch zu verschmerzen. Das, was ihr an Slaubensmöglichkeit geblieben ist, wird ihr genommen, — und sie gibt sich selbst den Tod. Tut es als Dame, den Dolch, mit dem sie sich ersticht, in einem roten Tuch verhüllend — wie Charlotte Stieglitz (im Jahre zuvor, 1834) in der Haltung der Dame in den Tod gegangen war.

Man sieht: die Wesenszüge der Dame in Soethes Sestaltung, ihre Scheu vor körperlicher Berührung, ihre Frömmigkeit, kehren auch bei Tieck und Sutkow wieder und — sind doch ganz andere geworden. Man könnte sagen: diese neue Empsindungssphäre verhält sich zu der Soethes wie Katholizismus zu Protestantismus. Genug; es spielt Mystik

hinein.

m Jahre 1850 ift Ida Gräfin Hahn-Hahn zum Katholiszismus übergetreten. In ihren Romanen ist recht eigentlich das Bildnis der "Dame", wie es sich in diesen Jahressläuften zeichnet.

So ift, als fühlte sich Ida Hahn-Hahn gedrängt, die volle Beweglichkeit ihrer Phantasie aufzubieten, ihre Heldinnen "Aus der Gesellschaft" vor Vermählung zu schützen. Renate (Aus: Cecil, 1844) hat sich selbst einem kranken Mann zum

Opfer gebracht und ihm als pflegende Schwester die Hand zum Shebund gereicht. Sie lernt einen andern lieben und widersteht dem Wollen ihres eigenen Herzens. Ihr Satte stirbt, sie will zu dem Seliebten und sindet ihn vermählt und hat von neuem zu entsagen. Ein dritter Mann, eben Cecil, tritt in ihr Leben. Er wird ihr teuer, und sie verlobt sich ihm an. Die Nachricht erreicht sie, daß der von ihr zuvor Eretorene frei geworden ist, sie löst die Verlobung mit Cecil, sie sindet den Seliebten — aber nur als Toten. Sine jungfräuliche Witwe, eine jungfräuliche Liebende. Sist, als würde man durch die weiten Alleen eines Parks geführt, die Wege Freuzen und verschlingen sich und schließen sich zum Kreise, und in dem großen, sichtenumdunkelten Mittelrondell züngelt die Flamme empor: das Mysterium der Dame.

Ida Hahn-Hahn weiß von Leidenschaft; aber sie leugnet für ihre Dame (aus eigener Lebenserfahrung heraus) die Möglichkeit eines Sheglücks. Beides, Leidenschaft und Frömmigkeit, lösen, im Widerspruch und im Sinklang, die große Weltmüdigkeit aus. Das Kloster wartet.

Bei Ida hahn-hahn gewinnt die Dame Züge von Senialität. "Ich kann nur die Dinge lernen, die ich schon weiß", heißt es in "Gräfin Faustine". Man denkt an Börne und daß er Abscheu hatte vor einer lesenden Frau.

Das ift Ilda Schönholm (1838): Ihr Gesicht weist den Schnitt einer Madonna und den Ausdruck einer Sibylle; dazu fatigierte Züge, und Augen, wechselnd, schillernd wie das Meer. Ilda Schönholm ist eine berühmte Schriftstellerin, ist aber vor allem Aristokratin. Die Erfahrung einer müden Sheliegt hinter ihr, die neue Liebe, die sich bietet, führt zu Entsagen. Ihre Anmut besteht großenteils in Sichgehenlassen, eine Fähigkeit, deren "alle Bürgerlichen ermangeln". Ihre Liebe ist selbstbewußt. Sie tritt vor den Mann, dem sie ihr

Herz geschenkt hat, und ehe er noch ein Wort gefunden, sagt sie: "Wir lieben uns." "Der, den ich liebe, widersteht mir nicht." Sie selbst wäre bereit, ihrer Leidenschaft sedes Opfer zu bringen. Wird auch sie trozdem zu Entsagung verurteilt, so sindet doch auch hier etwas wie eine mystische Vermählung statt. Der Liebhaber, ein Bürgerlicher und darum nicht fähig, ein Opfer anzunehmen, betritt zur Nachtzeit ihr Zimmer und blickt auf die Schlafende.

Das Kloster wartet, und das ist Gräfin Fauftine (1841): Auch sie trägt einen Zug von Genialität. Sie vermag es, Malerin aus Neigung, einen ganzen Tag por der Staffelei auszuharren und sich dann abends schwerer Lekture hinzugeben. Zeiten tieffter Ginfamkeit mechseln bei ihr mit Zeiten ausfüllender Geselligkeit. Sie kennt Europa und bat den Orient bereift; ihre Bildung weiß um das Wissenswerte. Sie fühlt sich in ihrer Kleidung nicht an die Mode gebunden, sie stilisiert ihre Erscheinung wie ihr Leben. Nach unerwünsche ter Berührung schüttelt sie ihr Kleid ab, augenblicomeise überkommt sie ein Verlangen nach Mannerkleidung. Sie spricht fehr leife, und in der Vertraulichkeit leifer. "Grazios und genial" nennt sie Ida hahn-Bahn. Diese nun ist es, an der Männer zugrunde geben. Tiefliebend, vermag sie dennoch nicht die Liebe zu mahren, gerade weil sie ihr Naturbestimmung ist: ihre Natur ist Sichwandeln. So auch brennt in ihr, die von Kunft, von Leidenschaft, von Geselligkeit gang ausgefüllt scheint, die sich ihr Leben geftaltet, der Gesellschaft tropend und darum ihr gebietend, ein schmachtender, unauslöschlicher Durft nach dem Ewigen. Das Klofter wartet, und sie geht in das Kloster ein.

Das Frauenideal hatte, selbst in Kleistischer Mystik, ein protestantisches Ansehn gewahrt. In dem zarten Kind der Berliner Bürgerfamilie, in der blonden und blauäugigen Paftorentochter, konnte der aus den Freiheitskriegen heime gekehrte, mit dem Sisernen Kreuz geschmückte junge Krieger dies Ideal verkörperlicht mähnen. Die "Dame" gewinnt in dieser nämlichen Zeit scharf und schärfer ausgeprägt katholische Wesensart. Dem nachsinnend, meint man in die Sessellschaftsstruktur dieser Spoche zwischen den Revolutionen, die die Standesunterschiede aushob, neu zur Seltung brachte, abermals ansocht, die im Drang nach Neugestaltung ängstelicher am Aberkommenen sesthielt, tieseren Sinblick zu tun.

So seltsam es klingen mag: Selbst in der visionären Schau der heiligen Jungfrau, die Katharina Smerich damals erfuhr, wird man Jüge aus dem Damenbildnis eben dieser Zeitläufte wiederfinden.

## Religiositat

ieder vollzieht sich das Pfingstwunder. Es sind die Stimmen der vielen in der Luft und werden zu der Stimme des einen. Wer nach der Relizgiosität dieser Zeit, die sich vielleicht als einzige eine proztestantische Kultur erschuf, fragt, der sindet Antwort bei Schleiermacher. Es ist sein Frühwert, seine "Reden über die Religion an die Sebildeten unter ihren Verächtern" (1799), in dem die Spoche Sprache und Bekenntnis gewinnt.

Aus den Stímmen der vielen die des einen. Es heißt nicht zuviel sagen, wenn man behauptet, daß das Humanitätszeitalter als solches, verkörpert etwa in den Herder, Goethe, Novalis, überschattet von Spinoza, an dieser Schrift innerlich mitbeteiligt ist, die deshalb um nichts weniger das Gepräge höchster schöpferischer Individualität trägt.

Das Sefühl für die Unendlichkeit war in Schleiermacher durch die Philosophie und vielleicht in höherem Ausmaß durch die Dichtung des deutschen Idealismus geweckt worden — es wird durch ihn zum Urquell aller Religiosität. "Wahre Religion ift Sinn und Seschmack für das Unzendliche", heißt es nun. Sich an das Universum hingeben, sich von ihm erregen lassen, ift Schöpfen aus dem Brunnen lebendigen Wassers, von dem der Nazarener sprach. Alle Religionen haben nur das eine Ziel, den Weltgeist zu lieben und seinen Wirken freudig zuzuschauen.

Und wieder ift es Blute vom Baum des 18. Jahrhunderts, die in dem Gefühl für die Menschheit - nicht von Begriffen, sondern nur von Gefühlen muß man hier reden - Frucht wird. Nicht den einzelnen, sondern die Mensch= heit umschauert das Universum. Der Mensch muß die Menschheit zuvor gefunden haben, ehe er Religion zu empfinden vermag. Man hört beinahe Novalis' Worte aus Schleiermachers Mund: "Ihr selbst seid ein Kompendium der Menschheit." Aur im Gemeinschaftsleben wird Religion möglich. "Die Religion haßt die Sinfamkeit." Darum nennt Schleiermacher alles, was sich irgendwo religiös gestalter. gut, weil es ein gemeinschaftliches höheres Leben ausspreche. So wachst Menschheit aus Religion auf, und Religion aus Menschheit. Und eben dieser Menschheitsgedanke ist es. der Schleiermacher — wieder mit dem Wort des Novalis von der "beiligen Wehmut" des Chriftentums sprechen läft.

Abermals ist es deutscher Idealismus des 18. Jahrhuns derts, wenn Schleiermacher im religiösen Menschen den Sinn für geschichtliches Werden erspürt. Er weiß, daß in sedem religiös Serichteten der Augenblick seiner Erweckung Spoche machte: daran denkt der Erweckte bei sedem fürsderen Erlebnis zurück; von da an als Ausgangspunkt gestaltet sich ihm sein Dasein. So und nicht anders muß der Religiöse aber auch das Werden der Menschheit übersschauen, denn durch die Menschheit wurde er selbst sa erst zu dem, was er ist: der religiöse Mensch.

Toleranz nennt Schleiermacher den Wesenszug aller Religiosität; er tut es einer Welt, die ihn Lügen zu strafen scheint, zu Troz. Er darf es tun aus dem Seist des Humanitätszeitalters heraus.

Wenn sich in Schleiermachers "Reden über die Religion" die bewegliche Apostrophe an Spinoza, den Sinsamen, den

"Meister ohne Jünger und ohne Bürgerrecht", sindet, so ist damit nur über die unmittelbare Zeitstimmung hinaus dem Klang aus der Vorzeit Ton gegeben. Sie alle, die Lessing, Herder, Goethe, Novalis, hatten ja den Spinoza jeder in seiner Weise erlebt. Neben dem Unendlichkeitsgefühl aber, das man gewiß auf Spinozas Namen tausen darf, wird für Schleiermacher die andere Anschauung wichtig, daß in gleicher Weise wie das Organische das Chaotische hinter sich gelassen habe, wie aus erstorbenen Pslanzengenerationen eine neue aufblühe, so auch im geistigen Leben alles zu Erhöhung strebt. Es ist ein Auswärts in Schleiermachers Welt.

Ihm redeten auch die "Stillen im Lande". Wie seine eigene Jugendbildung unter herrnhuterischem Sinfluß gestanden hat, so ist die Betonung des Sefühlsmoments in der Religiosität aus sener Herzen gesprochen. In dieser Sefühlsbetonung aber ist recht eigentlich die Tat Schleiermachers in seiner Zeit, für seine Zeit zu begreisen. Die letzten Ketten des Rationalismus sind abgefallen. Der neue Mensch steht angesichts des Universums. Die Sefühlswelle flutet in ihm auf. Aus der Smpsindung wird ihm Religion geboren. Der Verstand hat nichts hinzuzutun, nichts wegzudeuteln. Wahrsheit ist nur in dem Sefühl.

Und das ist wieder die Stimme der Stillen im Lande, wenn Schleiermacher es schroff in Abrede stellt, daß Religion aus sich heraus zum Handeln dränge. Schleiermacher hütet sich sehr bewußt davor, die Religion zu einer Magd der Sthik zu erniedrigen. Im Segenteil; es erscheint ihm als Wesensziel, zugleich als ein Heilmittel wider viele Übel, "sich ohne bestimmte Tätigkeit vom Unendlichen afsizieren zu lassen". Der Quietismus der Stillen im Lande besteht bei ihm fort, nur mit dem wesentlichen Unterschied, daß

die Ohnmacht jener sich bei ihm in seelische Kraft verswandelt.

Aber selbst Spuren des überwundenen Rationalismus sind wie Narben in Schleiermachers neu aufgerichtetem Organon erkenntlich geblieben. In der Weise, wie er den Mythos zu den Religionen in Segensatz bringt, ist die Schulung durch eine ältere Theologen-Seneration, sind die ungreisbaren Sinslüsse, denen auch der zu Widerspruch Aufsgestandene unterliegt, ganz unverkennbar.

So verneinend aber, wie Schleiermacher dem vor ihm herr= schenden Rationalismus in der Theologie entgegensteht, so absprechend verhält sich die Theologie von heute Schleier= macher selbst gegenüber. Das macht: in Schleiermachers reli= gioser Auffassung ist für die Dersonlichkeit Tesu Christi, des Beilands, wenig Raum, sie gewinnt zum mindesten nicht zentrale Bedeutung. Das darf nicht erstaunlich erscheinen. Ru allen Zeiten hat Muftik das unvermittelte Sinftromen des Beseligten in die Gottheit als einzigen Erfahrungsquell erfühlt; und es ist Mystik in Schleiermachers Religis osität. Bei Schleiermacher steht demzufolge nur die kühl anmutende Versicherung, daß alles Endliche der höheren Vermittlung bedürfe, um mit der Gottheit Zusammenhang zu finden; eine Versicherung, die alsbald dadurch Abschwächung erfährt, daß Tesus zwar aus der Sinzigkeit seines Wissens um Gott und feines Seins in Gott fein Mittleramt bergeleitet, nie aber behauptet habe, der einzige Mittler zu sein. - Das aber ift ja die Emigkeitsbürgschaft der chriftlichen Religion, daß sie, dem zeitlichen Wandel in sehr hohem Maße unterliegend, ihr Wesen unangetaftet mahrt. So verschlägt es nichts gegen Schleiermacher und gewiß nichts gegen Schleiermachers zeitliche Sendung, daß heutige Theologen ihn überwunden zu haben glauben. Genug daran, daß er

es war, der in dieser aufgepeitschten und friedesuchenden Spoche zwischen den Revolutionen den Keimboden für eine protestantische Kultur geschaffen hat.

Wie tief er griff, wie sehr er im Wesentlichen wurzelte, dafür nur das eine Zeugnis. Für Schleiermacher gibt es Lein "Diesseits" und "Jenseits". Wer Religion hat, kennt, seinem Wort zufolge, nur eine Welt. Er spottet derer, die einem Leben nach dem Tode nachängsten. Sift ihm Mahneruf aus Herzenstiefen: "Möchten sie doch versuchen, aus Liebe zu Gott ihr Leben aufzugeben. Möchten sie danach streben, schon hier ihre Persönlichkeit zu vernichten und im Sinen und Allen zu leben."

Schleiermacher, der Protestant. Im Jahre 1806 taucht so etwas wie der Sedanke an einen protestantischen Slaubenskieg gegen Napoleon in ihm auf, er fühlt sich selbst zum Erneuerer des Protestantismus berusen und plant dergeartete Lehrbücher. In den damals modisch gewordenen Übertritten zum Katholizismus erblickt er nichts als verächtliche Weichlichkeit. Aber er ist sich auch klar darüber, daß in Protestantismus und Katholizismus die Idee des Christentums zwar gegensäglich, aber so eigentümlich ausgesprochen sei, daß erst aus beider Zusammensassung diese Idee wahrshaft in Erscheinung zu treten vermöge; den Segensas sestzulegen, meint er, sei eben setzt an der Zeit. Alle Versuche aber, den Segensas auszuheben, hält er für versrüht; es würde das nichts weniger bedeuten, als den Untergang des Christentums herausbeschwören.

hinter Schleiermachers Werk steht eine menschliche Perssönlichkeit voll seelischer Anmut; eine Künstlernatur durchsaus; einer, der mit dem Semüt zu denken wußte, und dem das Sefühl Klarheit gab; der ganz Seltenen einer, bei dem das Wort Wesensaufschluß ist. Dazu eine ethische Natur

von letter Selbstherrlichkeit und einer, den (im Gegensat 34 Luther) tein Teufel anfocht. Kein Zweifel, daß Kant auf ihn befreiend und festigend gewirkt hat. Man lese aus einem seiner Briefe (1801) das ftolze Bekenntnis: "Nie werde ich der vertraute Freund eines Menschen von verwerflichen Gesinnungen sein, aber nie werde ich aus Menschenfurcht einem unschuldig Geachteten den Troft der Freundschaft entziehen, nie werde ich meines Standes wegen, anstatt nach der mahren Beschaffenheit der Sache zu handeln, mich von einem Schein, der anderen vorschwebt, leiten lassen. Einer solchen Maxime zufolge würden ja wir Dres diger die Vogelfreien sein im Reiche der Geselligkeit; jede Verleumdung gegen einen Freund, wenn sie gut genug ersonnen war, um Glauben zu finden, konnte uns von ihm verbannen. Vielmehr ist das Ziel, welches ich mir vorgesetzt habe, dieses, durch ein untadelhaftes, gleichformiges Leben es mit der Zeit dahin zu bringen, daß nicht von einem unverschuldeten üblen Ruf meiner Freunde ein nachteiliges Licht auf mich zurückfallen kann, sondern vielmehr von meiner Freundschaft für sie ein vorteilhaftes auf ihren Ruf."

Derart der Mann, und dies seine Sendung an seine Zeit.

n die "Sebildeten unter ihren Verächtern" war der Ruf ergangen: den heutigen mag das als Schwäche oder doch als arge Einseitigkeit erscheinen; für jene Zeit bedeutete es eine Kraft. Die Seistigen im Bürgertum waren's, die jene Kultur sich erschufen; ihnen hat Schleiermacher aus ihres eigenen Wesens Tiefen gesprochen.

Schon vor Schleiermacher war der landschaftliche Sindruck für eine nur auf Empfindung angewiesene Religiosität Weckzruf gewesen.

So hatte Caroline von Dacheroden schon 1790 an ihren Verlobten geschrieben: "Ich war früh vier Alhr schon im Freien - die Sonne ging eben auf - ich dachte an Dich, und mir ward so wohl dabei. Ich betete nicht - so selten kann ich das —, aber mein Herz drang ftill zu der ewigen Gute über uns." Jest (1809) ruft die Verfenkung in eine Landschaft in Caspar David Friedrich das Verlangen nach dem Beiligen Abendmahl und der Symbolgebung der Mensch= werdung Gottes wach. Bettina, diese Holsharfennatur, fangt die Stimmung auf und weiß in ihrem Brief an die Sunderode, daß es nur auf die "beilige Richtung" im Menschen ankomme, das handeln sich von selbst daraus ergebe, und daß mahre Religion nur Sinn fürs Unsichtbare, Ulnendliche sei. Brentano, damals noch unkirchlich, schreibt, der Mensch könne nur geliebt werden, insofern er ein mahrer und reiner Spiegel des Swigen werde. Der junge Marwit erblickt in Gott das tiefe, mustisch geheimnisvolle, einfache, unbedingte, über die Personlichkeit ebenso wie über die tote Unpersonlichkeit erhabene Dasein, die Idee, vor der die Welt in Schein hinabsinke, vor der das Bose nicht sei und also auch keiner Erklärung bedürfe. Rabel weiß sich eins mit ihm darin, und man meint Schleiermachers Wort aus ihrem Bekenntnis zu horen: "Eine grenzenlose Unterwerfung muß es sein jedesmal, von etwas Unendlichem erzeugt. was in uns vorgeht, was wir auffassen." Aus solcher Emps findung beraus will Fichte den Begriff der Erbfunde nicht gelten lassen: "es ift", beißt es in den "Reden an die deutsche Nation", "eine abgeschmackte Verleumdung der menschlichen Natur, daß der Mensch als Sunder geboren werde." (Das Sündenbewußtsein war auch bei Schleiermacher kaum und gewiß nicht entscheidend hervorgetreten, Goethe hatte sich über seinen Mangel an Sefühl für die eigene Sündhaftigzkeit rückhaltlos ausgesprochen.) Man kann sogar gewahren, wie dieses Schleiermachersche Sefühl für die Unendlichkeit in die Psychologie und die Auffassung der Alltagsvorkommznisse übergeht. Goethe spricht in den "Wahlverwandtschafzten" einmal von dem Slücksgefühl, das seine vier Menschen überströmt habe, und fährt dann wörtlich sort: "Sin solcher Zustand erhebt den Seist, indem er das Herz erweitert, und alles, was man tut und vornimmt, hat eine Richtung gegen das Unermeßliche."

In den Geistigen dieser Zeit ift lebendiges Empfinden für das Universum.

Kunft und Religion hatte Schleiermacher als zwei befreundete Wesenheiten erfaßt, "deren innere Verwandtschaft, wiewohl gegenseitig unerkannt und kaum geghnet, doch auf mancherlei Weise herausbricht". Es entspricht bis in die Tiefe der Auffassung Schleiermachers, wenn Schinkel notiert: "Im religiofen Gebaude soll Gott dargeftellt werden. Dies ift nicht anders möglich als durch das Universum, nicht in einzelnen besonderen Spaltungen, sondern durch das eine sichtbar gewordene Lebensprinzip in den allerunähnlichsten Gegenständen." Auch Caspar David Friedrich ftimmt ein: "Ich meinesteils fordere von einem Kunftwerk Erhebung des Geistes und, wenn auch nicht allein und ausschließlich, religiösen Aufschwung." Die Generation der Freiheitskriege aber geht weit über diese weise, man mochte sagen, in dem Gefühl für das Unendliche gestillte Betrachtung hinaus. Unklare Vorstellungen von altdeutscher Frommheit und Sitte führen zu Bindungen aller Art, die doch nicht dies Schleiermachersche Hochgefühl zu ersetzen vermögen und an

Stelle seiner Geistigkeit an dem Gebot des Katechismus Genüge haben. So, wenn Ludwig Richter (1824) in sein Tagebuch einträgt: "Immer nach alter, deutscher Weise streng rechtschaffen zu leben und rein zu bleiben im Handel und Wandel; dabei fromm, ein Christ wie er sein soll, nach dem Sinne Jesu; denn Religion, Glaube und Liebe allein führen zur Wahrheit und zur Glückseligkeit; nicht der äußeren, die kann doch nicht beständig und echt sein, aber zur inneren, diese ist Seelenfriede."

Scheinbar sehr bald über Schleiermacher hinausgehend, blieb die Religiosität der Spoche weit und im Dunkel hinter ihm zurück. Doch war wohl auch diese Entwicklung notwendig, der Zeit zwischen den Revolutionen die protestan-

tische Kultur und Kunft zu sichern.

o ift die Periode protestantischen Hochgefühls.
Caspar David Friedrich dachte daran, den Protestantismus als solchen bildmäßig zu erfassen. So etwa sah er es vor sich: Der gotische Dom ist zur Ruine zerfallen. Zwischen aufragenden, geborstenen Pfeilern das lebendige Grün schlank aufstrebender Fichten. Am zerstörten Altar, auf zermorschten Heiligenbildern stehend, der evangelische Seistliche, mit der Bibel in der Linken, die Rechte auss herz gelegt, die Augen dem hereinblauenden Himmel zugewandt. Soethe aberschrieb damals (1824) an seinen getreuen Zelter: "Sie läuten soehen mit unseren sonoren Glocken das Reformationsseste ein. Ein Schall und Ton, bei dem wir nicht gleichgültig bleiben dürfen."

Kein Wunder, daß Luthers Gestalt sich vor diesen Generationen zu imposanterer Hoheit aufreckte. Zacharias Werner hatte in der "Weihe der Kraft" das Bild des Reformators dramatisch zu gestalten versucht, ehe er, an sich selber zerzieben und vor sich selber geslüchtet, ihr die "Weihe der Unkraft" entgegengestellt hatte. Der Sedanke an ein Lutherzdrama hatte auch Rahel entzündet. Sie sah die Größe des Stoffs, an der Werner ihrer Empsindung nach viel verzsehlt, viel geleistet, nichts verdorben hatte. "Er, Deutschzland, Deutschlands Existenz, seine Literatur, sein fragender Sinn und seine wirkliche Seschichte, die aus des Landes Charakter hervorgeht und durch Luthers starken Ruf und Austreten begann und da sich erst von allen anderen Völkern trennte: ist eins!" Und Schadow, da er sich daran machte, das Lutherdenkmal für Wittenberg zu konzipieren, war erzstült von der "Größe dieser Heldensele".

Man vergegenwärtige sich: es ist die Zeit, da man begann, die Feldzüge Friedrichs des Großen als Kriege für die protestantische Sache aufzufassen; da man Napoleon als den Vorkämpser des Katholizismus in evangelischen Landen versemte.

Selbst ein Börne schrieb 1821 im vertraulichen Brief an Jeannette Wohl, daß der Protestantismus zum Slück der Menschheit führe; bürgerliche Freiheit könne mit der kathoslischen Religion nicht bestehen. Der Freiherr vom Stein verglich die Protestanten Soldaten, die im Frieden mit schwerem Sepäck ihre Übungen machen und deshalb für die entscheidende Schlacht ertüchtigt seien. Arndt, der sich mit Stolz zu beidem, zu Europäertum und Protestantismus bestante, nannte den Freiherrn selbst, der seinem Herzen wie kein anderer nahestand, um ihn mit höchstem Lob zu zieren, Deutschlands politischen Martin Luther".

Alexander v. d. Marwitz, der gute Beobachter, glaubte entdeden zu durfen, daß, sobald man aus dem Bayreuthis

schen ins Katholische hinüberkomme, alles häßlich werde. Nichtssagende, verdumpfte Sesichter erblicke man da. — Wahrlich, die Zeit protestantischen Hochgefühls.

Nur wurde man irregehn, wollte man annehmen, daß die Beziehungen zu der fatholischen Bevolkerung darunter gelitten hatten. Nahezu das Segenteil trat ein. Noch trug die Welle aus der geistigen Flutung des 18. Jahrhunderts, noch durchglühte Tolerang die Bergen. Kügelgen hat es in den "Jugenderinnerungen eines alten Mannes" reizvoll ge= schildert, wie sein Dater, der Katholik, an der Lauterkeit des evangelischen Bekenntnisses seiner Frau und seines Freundes Preises in seiner Weise Anteil nehmend, Belehrung gern einholte, eine hausliche und freundliche Disputation über religiose Fragen zu schätzen wußte, und nur eben meinte, daß jene auf ihren eigenen Füßen nach Zion pilgern müßten, während er sich von der Kirche getragen, gefräftigt und vor Irrwegen behütet wisse - eine Zuversicht, gegen die schwerlich Widerspruch zu erheben ware. Man weiß auch, daß eben damals protestantische Bibelgesellschaften von Latholischen Geistlichen Unterstützung erhielten, daß in Breslau die beiderseitigen katholischen Fakultäten den Disputationen der einen und der andern gemeinsam beiwohnten, die Preisaufgabe der katholischen Fakultät Tübingen (1828) von dem protestantischen Geistlichen David Friedrich Strauß gelöft wurde. Und wie ift es bezeichnend! Kaiser Alexander von Rufland - es ist zur Zeit der Beiligen Alliang - bat Jung-Stilling zu sich beschieden und ist nach langerer reli= giöser Unterhaltung mit der Frage in ihn gedrungen, welche der dristlichen Parteien er am meisten mit der echten reinen Chriftuslehre übereinftimmend glaube. Jung-Stilling weicht der Frage aus, der Kaiser stellt sie wieder und wieder und fügt schließlich hinzu, seiner eigenen Meinung nach ents sprächen die Herrnhuter dem Vorbild am besten. Darauf Jung-Stilling: "O ja, die Herrnhuter sind vortrefflich und mir gewiß lieb; aber die Form tut es auch hier nicht, und wenn der Mensch nur gut ist, so kann er in jeder gedeihen." Dazu hätte Schleiermacher gewiß nicht nein gesagt.

Noch erwies sich Toleranz als Prüfftein für Kraft.

Dieselbe Zeit, die den Aufstieg des Protestantismus recht innerlich erfahren hatte, sollte seinen Niedergang mitansehn.

Das eben ift die Tragik des Protestantismus in dieser Epoche, und sie läßt sich in dem einen Satz begreisen: aus den "Stillen im Lande" waren nach den Freiheitskriegen die sehr Lauten geworden. Selten oder nie hat es einer religiösen Bewegung zum heil gedient, wenn sie aus einem Trost für hilfsbedürftige zu einem Schmuck für Machthaber wurde.

Welcher Art diese Stillen im Lande gewesen waren, ist kaum se eindringlicher geschildert worden als von Kügelgen in seinen "Jugenderinnerungen eines alten Mannes". Aur ist nicht viel davon wiederzugeben. So ist die Seschichte von der verfallenen Hütte, von bitterer Armut, Krankheit und Lähmung und — tiesem Sottvertrauen. Sine Frömmigkeit der großen Kinder, die sich mit sedem Anliegen, sei's herzensz not, sei's das Holz für den Osen oder das Seld für den Mietszins, an den Vater im himmel wendet. Und der hilft, suft in dem Augenblick, wenn die Not aufs höchste gestiegen und für menschliche Augen keine Rettung mehr ist. Dies Beisedem-Vatersein läßt alle Fragen verstummen, alle

Zweifel ersterben. So beschließt in sich letten Dank für lette Notdurft. So ist der Reichtum der geistlich Armen, und kein weltlicher Besitz reicht da hinan.

An die Gebildeten unter den Verächtern der Religion hatte sich ein Schleiermacher Praft seiner Geistigkeit gewendet. Versuchte nunmehr eine neuaufschießende, von der Moderich= tung getragene, von der weltlichen Obrigkeit gehätschelte protestantische Orthodoxie die Gebildeten zu dieser schlichten Innigkeit der "Stillen im Lande" zurudzuführen, so er= scheint das aus einer tiefschriftlichen Sehnsucht heraus perständlich, konnte sogar als eine zeitlich gebotene Makregel willkommen geheißen werden. Nur daß die Voraussetzung für dies Geben eines vielleicht Unerreichbaren mit einem Nehmen des Vorhandenen anfing. Aur daß ein in der Stille Gehütetes, in den bürgerlichen Alltag überführt, den seelischen Glanz verlor. Und daß die Manner, die sich nunmehr im Namen der Stillen im Lande zu Wortführern aufwarfen, zu den fehr Cauten murden und mit derfelben Kindlichkeit. mit der jene um das holz für ihren Ofen gefleht hatten. den Vater im himmel um Scheiterhaufen für die Nichtrechtgläubigen angingen.

In jenen Jahren nach den Freiheitskriegen kam eine proteftantische Orthodoxie auf, die sich von Pharisäer- und Schriftgelehrtentum nur unwesentlich unterschied, und für die es bezeichnend ist, daß der Teufel eine Gott ebenbürtige, wenn nicht ihm überlegene Rolle zu spielen begann. Führer dieser Richtung waren in Berlin hengstenberg, der 1827 die "Evangelische Kirchenzeitung" gegründet hatte, in halle Tholuk.

Die Frage nach der Wesensart dieser Manner scheidet hier aus. Es steht nichts dawider, anzunehmen, daß sie aus reinem Berzen gekampft und gelehrt haben. Was hier in Betracht kommt, ist die Wirkung, die von ihnen ausging, und um die mag man die Anekdote befragen. Denn die Anekdote bleibt auch da wahr, wo sie versleumdet.

Man lieft in Varnhagens Tagebüchern:

"In halle hat der Professor Tholuk angefangen, seine Vorträge dialogisch einzurichten. Er fragte zuerst: "Was ist Religion?" — Keine Antwort. — Er wiederholte die Frage und beantwortete sie, da alles still blieb, dann selbst: "Religion ist die unbedingte Unterwerfung unter Jesus Christus"... Am andern Tage sand man am Universitätszgebäude in großen Lettern angeschrieben: "Klippschule", und an Tholuks hörsaal die Frage: "Was ist Tholuk?" mit der Antwort: "Die unbedingte Unterwerfung unter Sichhorn" (damals preußischer Kultusminister)."

"Der Minister von Kampt geht im Tiergarten spazieren und trifft Hengstenberg, beide gehen nun zusammen. Da fragt Kampt, dessen gute Seite ist, kein Frömmler zu sein, den Sefährten, ob er denn wirklich an den Teusel glaube? Sifrig versichert Hengstenberg, sawohl, nichts sei gewisser als der Teusel, er sei überall, auch hier zur Stelle, er gehe mit ihnen spazieren. Kampt hielt darauf an, sagte ängstlich, er müsse gestehen, diese Sesellschaft gefalle ihm nicht, da wolle er sich doch lieber nach Hause begeben! Und so empsfahl er sich, während Hengstenberg und der Teusel den Spaziergang fortsetten."

"Betstunden sind für die vornehme Welt jetzt, was ehes mals die Parties sines waren; Heiraten werden dort gestistet, Beförderungen gemacht, Geschäfte eingeleitet, sogar Dersabredungen zu Schauspiel und Konzert getrossen! Man erzählt Beispiele. Werther sagte von Lotten: "Tanzen muß man sie sehen." Sin junger Herr, der in der Betstunde eine

Braut gefunden, rief entzudt aus: Beten muß man sie seben!"

"Vor einigen Tagen (1847) ftand in unseren Zeitungen die Anzeige, wer ein recht ähnliches Bild des Jesuitengenerals sehen wolle, möge Unter den Linden die Weinstube des Herrn Habel besuchen; dort aber hing und hängt nur das Bild des Königs. Man spürt dem schlechten Spahmacher bis jeht vergebens nach."

So ift die Zeit, da der Prediger Melcher sich weigert (1842), die in der Charité geborenen Kinder zu tausen, weil sie Kinder der Lust und des Anglaubens seien; da die sehr fromme Fürstin Salizin (1843) Schelling zu sich entbieten läßt, um ihn seiner Irrtümer zu überführen; da der Domprediger Theremin sich Warnhagen gegenüber zu beklagen hat, Tholuk habe von ihm drucken lassen, zum Slauben habe er, Theremin, es nie gebracht; da Fürst Pückler schreiben durste: "Aber ich vergesse, daß Katholiken nicht so rechtgläubig sind als Protestanten und der Papst für unsere Überschwenglichen freisich ein viel zu liberaler Seistelicher ist."

So waren denn freilich aus den sehr Stillen die sehr Lauten im Lande geworden. Schuld an dieser Entwicklung trugen — dem kann man die Augen schwer verschließen — in erster Linie die Hohenzollern Friedrich Wilhelm III. und Friedrich Wilhelm IV., beide beseelt von jenem Übereiser, der zu erzwingen sucht, was Snade bleibt. Auch die Anhänger des Altlutheranertums wurden durch ihre Kirchenpolitik in schwerste Gewissenschaftlete gedrängt.

Mit heiligem Ernst hatte Schleiermacher in seinen "Reden über die Religion" darauf hingewiesen, daß aller Niedersgang und alles Elend der Kirche aus ihrer Verbindung mit dem Staat entstehe. "Ihr habt vielleicht recht, zu wünschen,

daß nie der Saum eines priefterlichen Gewandes den Jufe boden eines königlichen Gemaches mochte berührt haben: aber laft auch une nur munschen, daß nie der Durpur den Staub am Altar gefüßt hätte; denn mare dies nicht geschehen, so wurde jenes nicht erfolgt sein." Worte, wie aus Seher= tum heraus gesprochen. Denn dies sollte alles in Erfüllung geben und der Protestantismus um sein bestes Teil betrogen werden. Indem Friedrich Wilhelm III. und nach ihm Friedrich Wilhelm IV. unter dem Anspruch eines Summus Episcopus der Landeskirche ihren zweifellos gutgemeinten, gewik aus reinen und religiofen Impulsen auffladernden Dilet= tantismus der Kirche zuwandten, führten sie jene verderbliche Verquidung von Politit und Religion herbei, schufen sie das gefährliche Amt des "hofpredigertums", züchteten sie Beuchelei und Bigotterie, wandelten sie - denn nun febrt man sehender zu dem Begriff gurud - die Stillen im Lande in die febr Lauten.

And hier eben blickt man tiefer in das Sefüge der Zeit zwischen den Revolutionen: gewiß, bei aller vorwärtsedrängenden Entwicklung, oder eben deswegen, war im deutsschen Wolk die Sehnsucht nach der Patriarchalität versgangener Tage, wie wohl und heimlich gehütetes Herdseuer, in Slut. Dafür aber, daß der König sich des Seelenheils seiner Untertanen annahm, war unter den Sebildeten und bis in die Niederungen des großstädtischen Bürgertums hinein das Verständnis gründlich geschwunden. Solche Bevormundung — bei der man obenan saß — mochte noch dem Adel genehm sein; im wesentlichen prositierten davon die Karrieremacher, an denen es denn nun freilich auch unter den Trägern des geistlichen Sewands nicht fehlte.

War schon die Sinführung der "Union" zwischen den beiden protestantischen Bekenntnissen (1817), obwohl sie bereits 1802 von Schleiermacher befürwortet worden war, in zweiselhaftem Licht erschienen, weil sie als Werk und Willensakt des preußischen Königs zustande gekommen war, so stieß die vom König selbst bearbeitete Agende innerhalb der protestantischen Landesgeistlichkeit und zumal bei den "Stillen im Lande" — diesmal aber auch bei Schleiermacher selbst — auf ernstbegründeten Widerstand; sie mußte abges ändert werden. Und in solcher Lage tat der Staat, was er immer tun muß, er strafte die Widersetlichen, er belohnte die Sefügigen. Protestantische Seistliche, die für die königsliche Agende eingetreten waren, erhielten den RotensAdlers Orden, und es ist kein Anlaß anzunehmen, daß sie, wundersliche Diener des Sekreuzigten, sich nicht darüber gefreut haben sollten.

Damals spottete Schleiermacher, diese hätten den Rotens Adlers Orden — non propter acta sed propter agenda (Doppelsinn: nicht wegen der Taten, sondern wegen dessen, was getan werden mußte, oder wegen der Agende) ers halten.

Man sinne diesem Wigwort nach: nie ist so tiefe, seelenstötende Tragik so schneidend zum Ausdruck gebracht worden. Man sinne diesem Wigwort nach: der Niedergang des Protestantismus ist darin.

Jener Streit um die Agende aber follte wesentlich dazu beitragen, das Sektenwesen innerhalb des Protestantismus großzuziehn.

Bu gleicher Zeit mußten es sich die Katholiken gefallen lassen, daß die katholischen Mannschaften sonntäglich in die evangelischen Sarnisonkirchen geführt wurden, wo denn der Seistliche angewiesen war, eine "unverfängliche" Predigt zu halten. Diese Zeit begann Raubbau zu treiben an der von den Vorsahren überkommenen Religiosität.

Wohin das führte? Schon im Jahre 1812 war es Alexander von der Marwitz an seinem Freunde Gerlach, dem späteren Führer der Orthodoxkonservativen, aufgefallen, daß dessen Frömmigkeit ganz wesentlich ein Widerstandsuchen gegen die Wissenschaft und die Gefahren des eigenen Innern sei. Wohin das führte? Als Sand (1819) Kozebue ermordet hatte, kniete er nieder und rief laut betend gen himmel: "Großer Gott, ich danke dir, daß du mich dies Werk der Gerechtigkeit hast vollbringen lassen!"

Das Sektenwesen gedieh. Man hört vom Treiben der Chiliasten und Neutäuser; Mormonen und Irvingsaner erlebten 1830 ein neues Pfingstwunder. Recht eigentlich aber zum Zeichen der Zeit wurde der Königsberger Prozeß, der zur Amtsentsetzung der beiden protestantischen Pfarrer Sbel und Diestel führte.

In diesem Prozeß nun sieht man insoweit klar, als die Aften von einem Anhanger der Gemakregelten veröffentlicht worden sind. Man weiß also nicht, ob man Einblick in die Sesamtheit der Vorgange erhalt, man darf aber die Gewisheit haben, den Angeschuldigten nichts zur Caft zu legen, mozu sie sich nicht felbst bekannt hatten. Demgemäß: Originale Geifter waren sie beide nicht, hinter ihnen ftand der Mustiker Schönherr, dessen Lehre sie übernahmen. Schönberr nun glaubte, aus der Bibel felbst in Erfahrung gebracht zu haben, daß sich die Erschaffung der Welt neben Gott, den Schöpfer, an das Dasein eines Gott ähnlichen, ewig durch sich felbst bestehenden Wesens knupfe, - der Gedanke, eine Welt zu schaffen, sei in Gott, dem Schöpfer, erft durch die Berührung mit diesem anderen Cloah, und zwar durch ein Schweben über demselben, hervorgerufen worden. Urfache des Vorhandenfeins der Geschlechter sei eine auf innere, poneinander verschiedene Natur und Wesenheit sich gründende Segenseitigkeit unter den Slohim. Der Logos, also Jesus, sei der lebendige Ausdruck der Zusammenwirkung beider Urwesen. Das Srlösungswerk Jesu sei physisch und moralisch, denn durch den Lündenfall habe der Mensch auch physisch gelitten; das unbesteckte Sotteslamm habe sein Leben in seinem Blute getragen. Sebe es aber zwei Srundswesen, zwei Slohim, so doch nur einen Jehova Sloah, nur einen Sott. Don den beiden Slohim habe das stärkere die Analogie im Feuer, das andere, mehr passive, in der Finsternis oder im Wasser. Man sieht: eine untiese Mystik, aus Sexualzvorstellungen erwachsen.

Ju sexuellen Ausschreitungen scheint es nicht gekommen zu sein. Schönherrs Vorschlag einer eigentümlichen Art der Geißelung als "Vollendungsmittel" war von Sbel derart zus rückgewiesen worden, daß es darüber zum Bruch zwischen beiden gekommen war. Wohl aber vertrat Sbel (seit 1810) die persönliche Existenz des Teusels als Realität und hielt mit seinen kosmogonischen Anschauungen auch im Konsirmandenzunterricht nicht zurück.

Wesentlich: Man schloß sich zu einer "Beiligen Schar" zusammen, in der die beiden Seistlichen — nicht alltägliche Kanzelredner, scheint es — besonderen Ansehns genossen. Die Ausdrücke "Brüder und Schwestern", "Phalanx", "Werkstatt des Heiligen Seistes" gingen in dem Kreise um und galten als eine Art Erkennungszeichen. Morgens und abends um sieben Uhr hatte seder um Ausgießung des Heiligen Seistes zu bitten. Siner der Zeugen sagte aus: "Von Sbel getrennt sein, hieße nicht selig sein." Die beiden Seistlichen erfreuten sich denn auch in ihrer Semeinschaft eines unbegrenzten Sinslusses, der sich auch auf die Beziehungen innerhalb der Familien, auch auf die Regelung sinanzieller Maßnahmen, auch auf das Verhältnis von Shes

gatten zueinander erstreckte. Graf Kanitz — vorwiegend waren es Adlige, die die eigentliche Phalanx dieser heiligen Schar ausmachten — bekannte, mit Sbel das zarteste, heisligfte Verhältnis des ehelichen Lebens besprochen zu haben. (Mysteriöse Vorstellungen von einer zeitlichen Wiedergeburt des Messias spielten mit hinein.)

Damit steht man am Ende. Man wird sich hüten zu versallgemeinern, obwohl dies nur eins unter sehr viel ähnlichen Zeichen der Zeit war. Aber man ermist den Abstand zum Aufstieg. Ihn bezeichnen die Worte: Zelotismus und Schwarmgeisterei an Stelle der Geistigkeit.

Friedrich Wilhelm III. war eben doch als recht aktiver Teilhaber der Heiligen Allianz beigetreten. In jener Partnerssichaft aber, die Kirche und Staat damals eingingen, verloren beide ans und durcheinander. Don allen Konfessionen sedoch traf den Protestantismus die staatliche Fürsorge am härtesten: weil er sich eben erst aus sich selbst versüngt hatte; weil er seinem tiefsten Wesen nach persönliche Angelegenheit zwissichen dem einzelnen und seinem Gott ist. "Non propter acta sed propter agenda" — "Allein aus Gnade."

Die Tragik des Protestantismus schattete auch tief in Schleiermachers eigenes Dasein hinein. Nicht etwa deshalb, weil er Jahre hindurch mit seiner täglich drohenden Absetzung zu rechnen hatte, sondern darum, weil auch er, einst von seiner Zeit getragen, nunmehr einer neuen Zeit von seinem Persönlichsten zu opfern hatte. Gegen die Wetterlage der Spoche vermochte auch er nicht unempfindlich zu sein. Sist eine der eindruckvollsten Niederschriften in Varnhagens "Zagebüchern", in der er von Schleiermacher spricht. Den "Schicksalveichen" nennt er ihn darin. Er sieht den Widersspruch zwischen dieser Geistigkeit und dieser unausgeglichenen Körperbildung, denkt an seine schwere Liebesersahrung und

an seine getrübte She, erblickt in ihm einen, der furchtbar kämpsen und leiden mußte sein ganzes Leben hindurch. Auch er nennt ihn den Vermittler einer neuen Religiosität. "Was aber geschah? Die Welt war gieriger, die Rechtgläubigkeit kräftiger als er gedacht. Sie ergriffen den Vermittler und rissen ihn in der Bahn, die er geöffnet, mit unwiderstehelicher Kraft fort."

Von den Stillen im Lande war Schleiermacher ausgesgangen, den Lautgewordenen siel er zum Opfer. Und mit ihm sein Werk.

Es ift eine Lehre in der tragischen Entwicklung des Prostestantismus in diesen Jahresläuften.

Deben diesem Auf und Nieder des Protestantismus wirkt die Betrachtung des zeitgenössischen Katholizismus wie Ausblick auf gestillten See. Und dies Werharren, diese dadurch gewährleistete Sicherheit wurde für eine Zeit der vulkanischen Erschütterungen und des gesteigerten Friedensbedürfnisses in ungewöhnlichem Ausmaß wichtig. Man begreist, daß Rahel, auf Clemens Brentano deutend, von einem "Sichausruhen bei dem Katholizismus" sprechen konnte.

Im Jahre 1810 bei der Taufe Philipp Weits, des späteren Malers, der damals im Alter von 17 Jahren zum Christenstum übertrat, sagte der päpstliche Nuntius Severoli in seiner Ansprache: "Die Juden haben den Messas, der unter ihnen geboren war, um sie zu heiligen und alle Heiden zur Erstenntnis des wahren Gottes aufzurusen, nicht erkannt. Sie haben ihn gekreuzigt. Es sind nahezu achtzehnhundert Jahre verstrichen, seit sie zerstreut und unaushörlich dieses Vers

brechens wegen bestraft worden sind." Beim ersten Dernehmen scheinen einem diese Worte, vergleicht man sie mit
der altprotestantischen Auffassung etwa eines Daul Gerhardt:
"Nun, was du, Herr, erduldet, / Ist alles meine Last, / Ich hab'
es selbst verschuldet, / Was du getragen hast" — eine einigermaßen kindliche Auffassung zu verraten. Man sagt sich dann
aber, daß hier sa zu einem Halbwüchsigen und dessen Verständnis angepaßt gesprochen wird, und es bleibt nur zweiselhast, ob es schicklich scheint, derartiges bei solcher Gelegenheit vorzubringen. Man gewinnt, weiter nachsinnend — so
dachte man vor tausend Jahren, so denkt man heute — den
Eindruck, auf die steinerne Fassade der Kirche zu blicken.
Und dieser Dom ist alt und ragt sehr hoch.

Nicht, als ob es dem Katholizismus in dieser Spoche ganz an Bewegung gesehlt hätte! In die Jahre nach den Freiheitskriegen fällt das Auftreten Heinrich von Wessenbergs, der seinen frommen Traum einer deutschnationalen katholischen Kirche zu verwirklichen trachtete, der, in der Verehrung Josephs II. aufgewachsen und ein Schüler seines milden Meisters Sailer, deutsche Andachtsbücher in seinen Semeinden einführte, die Bibel in deutscher Übersetzung in seinen Diözesen verbreiten ließ, die Überzahl der Feiertage minderte und die Sinsegnung gemischter Shen, bei Berücksichtigung der Konfession der Kinder, gestattete. Aber Wessenberg, der niemals genügende Unterstützung bei den Regierungen des protestantischen Deutschlands gefunden hatte, ging nach Rom und — kehrte, in seinem Wirken gebrochen, heim.

Etwa um die nämliche Zeit machte die bayrische Regierung beim Abschluß ihres Konkordats mit Rom überraschende Erfahrungen, die sie wenig vorausgesehn hatte. Aus Anregungen des Protestantismus heraus erstarkte die katholische Wissenschaft auf deutschen Universitäten, sie gewann hervorragende und ihre Zeit überdauernde Lehrer; die sogenannte "Tübinger Schule" schuf sich Geltung und nahm die wissenschaftliche Polemik gegen den Protestantismus auf. Es sind dieselben Jahre (1820), in denen eine klerikale Presse in Deutschland erstand.

Auch erfuhr der Katholizismus damals sein Wunder. Das geht auf den Namen der Katharina Emmerich, deren Dissionen Clemens Brentano aufgezeichnet hat. Bei ihr und ihren Gesichten nun verlohnt es zu verweilen.

Kein Zweifel, daß es sich hier um echte Singebungen handelt, je kühler man die psychologische Prüfung vornimmt, in desto höherem Grade wird man davon überzeugt. Voraussetzung freilich bleibt, daß die geistlichen Führer eben damals ihren Beichtkindern als geistliche Übung zu setzen pslegten, sich zur Zeit der kirchlichen Feste in die ihnen zugrunde liegenden Erlebnisse des heilands, der Gottesmutter, der heiligen in allen Sinzelheiten einzudenken, sich Stunde für Stunde den Ablauf der Geschehnisse vor Augen zu stellen, also gleichsam den Rahmen biblischer Erzählung mit dem Kanevas eigener Anschauungsstickerei auszufüllen.

Eine eigene und höchst gesteigerte seelische Veranlagung—
sie erfuhr das Wunder der Stigmatisation — war Katharina
Emmerich (gestorben 1824 nach langem Siechtum im Alter
von 50 Jahren) verliehen worden. Sanz gelegentlich sagt sie
einmal, daß "man" als Kind heilige Kinder, als Erwachsener
heilige Jünglinge und Jungfrauen bei sich erscheinen sehe:
das setzt einen Maßstab. In ihren Visionen nun ist der für
Eingebungsdenten start zeugende Zug, daß gelegentlich ganz
unvermittelt zwischen die Sestalten der heiligen Vorgänge
sich Segenwartsmenschen eindrängen — so einmal ein armes
Mädchen, das im Begriff ist, ihr uneheliches Kind im nahen

Sumpf zu ertränken, und das sie selbst, aus Palästina herbeiseilend, durch Fürbitte davor bewahrt. So ein andermal eine Teuselsgestalt, die einer armen, alten, fluchenden Frau beim Überschreiten des Fahrdamms und dann ihr selbst nachstellt. Sie kennt und erfährt die oft beobachtete Traumerscheinung, sich während des Erschauens über das Erschaute zu wundern. Sie hat sich innerhalb der Vision mit ihrem eigenen Verstand auseinanderzuseten. Begreift nicht, daß sie Geschehnisse aus der Zeit von Jesu Geburt miterleben könne, sagt sich deshalb, sie müsse gestorben sein, und in Gott sei alles gegenwärtig, hört eine Stimme zu sich sprechen: "Was kümmert dich das, sieh und lobe den Herrn, der ewig ist, und alles in ihm." Diese Singebungen sind, trügt nicht jede Ersfahrung, echte Inspiration.

Sind diese Dissionen aber in Verzückung empfangen, so sind sie nichtsdeftoweniger von erschreckender, marternder Ungeistigkeit. Das scheint ein Widerspruch, und ist doch keiner. Auch in der Ekstase vermag die Seele nichts zu erstassen, was nicht irgendwie in ihr wäre. "Du gleichst dem Geist, den du begreifst." Es wächst nicht reicher Baum aus armem Boden.

So erschreckend ist die Angeistigkeit dieser Berichte, daß man sie nur als tiefe Herabwürdigung der neutestamentlichen Erzählungen einzuschäßen vermag. Nicht ein Gedanke, der tiefer führte; nicht ein Wort, das Keimkraft bärge. Armsseliger Kleinkram des Tages in Flitterpuß. Wird gelegentslich einem der vielen sein Wort aus der Bibel gegeben, so ist das, selbst in der mangelhaften Verdeutschung, wie Quell in der Wüste.

Eine asketische Grundstimmung waltet vor. Den Vorsfahren der heiligen Jungfrau wird es als Ruhm zugerechnet, daß sie in ehelicher Verbundenheit zumeist Enthaltsamkeit

geübt haben. "Oft sah ich die Derehelichten unter ihnen sich zu gegenseitiger Enthaltsamkeit voneinander auf eine Zeitlang verloben, was mich dann sehr freute, ohne daß ich doch bestimmt sagen konnte, warum." Selegentlich wird aber auch die praktische Folgerung daraus gezogen und gelehrt, daß Enthaltsamkeit der Eltern nach der Erzeugung viele Keime der Sünde von der Frucht abwende. Die heilige Jungsfrau verlangt, nie den Tempel verlassen zu müssen, daß sie sich Sott allein anverlobt habe, ihr wird aber geboten, daß sie sich vermählen solle. Sie tut es, weil sie weiß, daß Sott ihr Keuschheitsgelübde auch in der She schüßen werde. Derart ist das Keuschheitsempsinden gesteigert, daß die Frauen, die den Leib der Maria nach deren irdischem Sinscheiden waschen, das unter übergehaltener Decke tun, so daß nicht die kleinste Entblößung stattsindet.

Schwer, dabei nicht das Bild der "Dame" zu vergegens wärtigen, wie es sich dieser Seneration gezeichnet hat. Auch fehlt nicht der andere Zug und die wiederholte Versicherung, wie wenig Speise Maria bei seder Selegenheit zu sich gesnommen habe. Auch wird eine bis in alle Sinzelheiten gehende Schilderung der Kleider und der Sewandung aufgeboten, die Maria bei sestlichen Selegenheiten, also etwa bei ihrer Aufnahme in den Tempel oder ihrer Vermählung, getragen habe.

Diese Kleidung ist immer überaus reich. Demgegenüber stellt sich der naive Zug ein, daß Maria auf ihrer Flucht in Agypten, trotzdem sie sehr unter ihrer Armut leidet, sich weigert, für andere Frauen "Prachtsachen" zu arbeiten, um nicht deren Sitelkeit zu unterstützen. Ihre eigene Kleidung ist immer überaus reich und — entspricht bis in sede Sinzelsheit sener Gewandung, die heilige auf Renaissancebildern, und somit auf den üblichen Kirchengemälden, tragen.

Und damit rührt man an ein Wesentliches. Die Schau, die Katharina Emmerich zuteil wird, entspricht in allem Außerlichen der kirchlicherseits aus der Renaissancekunft festaehaltenen. Bei ihrer Vermählung trägt Maria eine handbreite mit Geschmeide geschmudte Krone, in der rechten hand einen übergoldeten Leuchter ohne Jug, der einem Zepter gleicht: Jungfrauen ordnen ihr das kunstliche haargeflecht. Bei ihrer Opferung im Tempel wird fie hohe Stufen hinauf= geleitet und in eine Nische gestellt, ihr zu Seiten zwei in Rollen lesende Priefter (Bild). Bei anderer Gelegenheit: "Die heilige Jungfrau hatte einen bunten Mantel an, rot, blau und weiß durchblumt, wie alte Meßgewande" (Bericht). Vor der Jungfrau erblickt die Schauende in der Adventozeit einen Kelch und den Kelch überschwebend ein Kindchen, über dem Kindchen eine belle Scheibe, gleich leerer Monftrang. Das Gerat, das die heiligen drei Konige mit sich führen, gleicht unferen Kirchengefagen". In dem Stern, zu dem die Könige "durch ein Rohr" aufbliden, zeichnet sich ihnen ein Kindchen mit einem Kreuz. Der Pleine Johannes, den Katharina Emmerich immer mit dem Stab in der hand erschaut, befeftigt eines Tages daran ein Querftabchen, fo daß er gum Abbild des Kreuzes wird. Gealtert und des Sohnes beraubt. hat sich die heilige Mutter hinter ihrem hause einen "Kalvarienberg" angelegt. Die Apostel sind in lange wollweiße Mantel getleidet und tragen Stabe mit haten und Knopfen in der hand. Der Drieftermantel des heiligen Detrus fteht unten rund und breit ab, es muß "etwas wie ein Reif" darin fein. Er reicht der Sterbenden das Sakrament, aber - das wird betont - nicht den Kelch. Die Engel, die bei Jesu Ge= burt erscheinen, halten wie ein Band einen langen, mit handhohen Buchstaben beschriebenen Zettel in der hand, - nichts ift in diefer Schau, womit die Phantasie und Vorstellungs= Praft der Entrückten nicht von Kindheit an gespeist worden wäre. Sie sieht Kirchengemälde, Kirchengefäße, Kirchenarchiztektur und Plastik. "Du gleichst dem Geist, den du begreifst."

Man lieft diese Aufzeichnungen und blickt in das Innere der bildergeschmückten katholischen Kirche. Aus den Rahmen steigen die Sestalten heraus und tragen in ihrem Alltag das Kleid, das ihnen der fromme Maler gegeben.

Und eben darin beruht die Kraft dieser Sesichte. In ihrer Überlieferungstreue. In ihrer Sinfalt. In ihrer Problemslosigkeit. In ihrer Ungeistigkeit. Ihre Zeitgebundenheit ist zugleich ihre Zeitlosigkeit.

Im Protestantismus war, wie sehr "Zeit" ihn beschenkte oder beraubte, doch immer nur der einzelne und seine Frage an seinen Gott. hier ragt der Dom in altehrwürdiger hoheit, und niemand hat zu fragen, wie der aussah, der einging und hinter dem sich die Pforte schloß.

Nun aber ist es doch, als ertönte aus dem Dom heraus Orgelklang und in ihm die wohlvertraute Weise. Es ist im Jahre 1818. Ein junger Kaplan ist über die verschneiten Felder gegangen. Da er heimkehrt und das Dorf mit den spärlichen Lichtern vor sich sieht, ist das Lied von der "stillen Nacht, heiligen Nacht" auf seinen Lippen.

Abermals ermist man die Empsindungsspanne. Das Lied wird in den Anhang des evangelischen Sesangbuchs aufsgenommen, aber der "holde Knabe im lockigen Haar" schläft nun nicht mehr in seliger Ruh', sondern nun heistes, Distanz wahrend, "einsam wacht nur das traute hochheilige Paar, das im Stalle zu Bethlehem war, bei dem himmlischen Kind". — Die Katharina Emmerich hatte nicht anders als der Kaplan Mohr den holden Knaben im "lockigen Haar" erschaut; irre ich nicht, so hatte ihn ihr die liebe Sottesmutter sogar für ein paar Augenblicke in die Arme gelegt.

Die naive Sinnlichkeit, das Feftwurzeln im Aberlieferten, das Zurruheläuten der Dersonlichkeit, wird dem Katholizis= mus gerade in dieser von Revolution ausgehender, zu Res volution hindrangender Zeitspanne zu nicht zu unterschätzender Kraft. Die Liebe zu altdeutschem Wesen, zur (scheinbaren) Friedigung des Mittelalters war neu erwacht: im Schoß der katholischen Kirche vermochte jeder sein Mittel= alter zu finden. Wenn Dorothea Schlegel, geschiedene Deit, an ihren Sohn Philipp schreibt, der mit den Freiwilligen der Befreiungskriege ausgezogen ift, fo erblickt sie in ihm einen "geistlichen Ritter". Wenn Friedrich Schlegelein paar Worte aus einem Gespräch über das Ständemesen auffangt, so donnert er drein, es gebe gar teine Stande, außer zweien, Driefter und Laien. Was denn die Schlegels freilich nicht hinderte, ihrem Sohn und Stieffohn Philipp Weit anzuraten, sich, falls er dazu aufgefordert werde, an der neuen Frestenmalerei für die Berliner Garnisonkirche zu beteiligen. "Sind die Wande auch nicht katholisch, so mochten sie es doch sein; und was sie nicht sind, das können sie noch immer merden."

Bei dieser Selegenheit fällt ein böses, die Zeitstimmung charakterisierendes Witzwort. Einer der Bundesgesandten nennt die künstlerischen Bestrebungen Friedrich Wilhelms III. Symbole des "gemilderten Protests". In diesen Konvertitenskreisen bedeutete der Katholizismus als solcher ohnehin den Ruck nach Österreich.

In eben diesen Kreisen wurde Kunst schlechthin als Frucht vom Stamme des Katholizismus betrachtet. "Ob ich glaube, fragst Du," schreibt Dorothea Schlegel 1806, "daß die Künste in Deutschland eine Folge des Katholizismus seien? Allerdings glaube ich das." Aus der Kirche heraus seien sie entstanden, mit ihr zugrunde gegangen. Es gebe keine Malerz

kunft, wenn man das Christentum nicht kenne. Jetzt schreibt Zacharias Werner — und er ist zum Modeprediger in Wien geworden und zu einem, der um Sünde prachtvoll Bescheid weiß — seine "Weihe der Unkraft". Die Kunst hat denn auch nur noch den einen Zweck, der Religion zu dienen. "Da, wo alle Kunst herkommt, von Gott, dort soll sie auch wieder zurückströmen", meint Dorothea. Und Friedrich Schlegel: "Die Kunst überhaupt ist zur Verherrlichung Gottes und seiner Kirche bestimmt."

Das war um das Jahr 1817. In gewissen protestantischen Kreisen dachte man um die nämliche Zeit nicht gar so anders.

In Weimar aber saß einer, und sie nannten ihn den "Heiden", der sah dies Treiben mit an und wandte sich ärgerslich davon ab. "Wenn man doch nur die Frömmigkeit, die im Leben so notwendig und liebenswürdig ist, von der Kunst sondern wollte, wo sie, eben wegen ihrer Sinfalt und Würde, die Snergie niederhält und nur dem höchsten Geiste Freiheit läßt, sich mit ihr zu vereinigen, wo nicht gar sie zu überwinden", so schrieb Goethe im Juli 1829 an Zelter.

Aber es war die Zeit zwischen den Revolutionen. Die Autorität war erschüttert worden, der gesellschaftliche Aufbau ins Wanken geraten, es hatten sich neue Kräfte im wirtschaftlichen Leben geltend gemacht, und manch einer hatte die Empsindung — äußerlich, aber auch innerlich — den Zoden unter den Füßen zu verlieren, auf dem seine Vorsahren gesät und geerntet hatten —: der Zau der alleinseligmachenden Kirche ragte in alter, ehrfurchtgebietender Hoheit auf, und die Jahrhunderte hatten es nicht vermocht, dem Gesüge einen Stein zu nehmen oder hinzuzutun. Hier also und nur hier schien "Schuß" gegen die "Zeit" zu sein. Wer hier ein-

ging, über den hatte die Uhr des Tages ihre Macht verloren. Der Katholizismus jener Spoche erhielt, aber er schuf nicht Kultur. Von einem "Sichausruhen" beim Katholizismus durfte Rahel sprechen. So verlohnt, das Vildnis der Konvertitin ins Auge zu fassen. In ihren Zügen rätselt die Zeit.

## Die Konvertitin

üde bin ich, geh' zur Ruh'..." "Kranken Herzen sende Ruh', / Nasse Augen schließe zu! / Laß den Mond am Himmel stehn / Ind die stille Welt besehn." — Was will das besagen? "Laß den Mond am Himmel stehn / Ind die stille Welt besehn." Ist das als Vild erfaßt und wenden sich die Augen der Dorsstraße zu, deren Hütten unter dem Strohdach im Mondlicht heimischer werden? Oder ist es Symbol sür eine bestriedete Welt? Warum die ausdrückliche Bitte an Gott um etwas, das doch auch ohnedies in der Weltordnung vorgesehen ist? Schrieb ein Mensch diese Werse, der ein kindliches Empsinden bewußt stilissierte, oder war die Achtzehnsährige — Luise Hensel —, die sie dichtete, Kind geblieben?

Luise Hensel ist am 30. März 1798 geboren worden, ihr Vater war protestantischer Pfarrer zu Linum im Havelland, sie selbst das fünste Kind inmitten siebenköpsiger Seschwisters schar, von denen einzelne allerdings jung gestorben sind. Sie war ein wildes Mädchen, das es den Buben zuvortat, aber es zeigte sich auch sehr früh bei ihr die Neigung, Gräbers stätten aufzusuchen und dort zu weilen. Die dichterische Besanlagung war ihr von der Mutter überkommen. In dieser Familie dichtete eigentlich alles, man schrieb sich Briese in durchaus klingenden Versen, Mutter und Tochter gewannen sogar in Liedern Aussprachemöglichkeiten, die ihnen das

Schreiben sonst versagte, und Bruder Wilhelm, der sinnige Maler, stand darin hinter ihnen nicht zurück.

Sorge und Not hat sie früh kennengelernt, der Vater kränkelte, Geschwister starben, ein Prozeß hatte Armut im Gefolge; dann starb der Vater. Luise Hensel war zwölf Jahre alt, als sie mit der Mutter und den überlebenden Geschwistern nach Berlin übersiedelte.

Sie wohnte in dem Hause Markgrafen- und Lindenstraßen-Ede und besuchte die Realschule in der Kochstraße. In der nahegelegenen Sternwarte fand sie mancherlei Anregung. In diese Schuljahre, in ihr zwölftes bis vierzehntes Jahr also, sielen ihrer eigenen Angabe nach ernste religiöse Kämpse; man möchte das in so jugendlichem Alter belächeln; doch hat Kindheit ihren stummen Ernst.

Trot der bedrängten Verhältnisse, in denen die vaterlose Familie lebte, war Luise Hensel in den schöngeistigen Kreisen dieses Berlins, das nach der eben überstandenen schweren Arbeit der Kriegsjahre Erholung suchte, ein gern gesehener Sast. Sie verkehrte im Hause des Kriminalrats Sduard Hitzig und hat dort aller Wahrscheinlichkeit nach mit E. T. A. Hoffmann, Houwald, Contessa, Chamisso um einen Tisch herum gesessen. Mit der Tochter des Staatsrats und Dichters Friedrich August von Stägemann verband sie innige Freundschaft. Bei Stägemanns geschah's, daß Sneisenau dem Mädchen von seiner bittern Kindheit — sonst streng geshütetes Seheimnis — erzählte. Im Hause Stägemanns lernte sie Brentano kennen.

Diesem sehr bescheidenen Berliner Dasein wurden dennoch — das lag nun einmal im Zug der Zeit — die Freuden einer Sommerwohnung zuteil. Im Jahre 1816 zog die verwitwete Pastorin Hensel mit ihren Kindern nach Schöneberg hinaus, und eben dies Haus "ganz im Grünen" in Schöneberg ist Luise Hensel zu einem Arkadien der Erinnerung ges worden. Die Freunde und Freundinnen kamen tagtäglich hinaus, man erging sich bei den Vergismeinnicht am Bach, man spielte, man tanzte. Von Schöneberg aus kam Luise Hensel an senem Nachmittag nach Verlin und in die "gute Stube" des Staatsrats von Stägemann, wo es ihr bestimmt war, Clemens Verntano kennenzulernen.

Dersunken scheinen die Sindrücke der märkischen Heides landschaft; diese geistig angeregte kleine Stadt, die damals Dreußens Hauptstadt war, bestimmt, umrahmend, diese Jungmädchenbilder. Gewiß, das Leben hat seine Sorgen, aber sie wiegen doch nicht allzu schwer; man weiß eines Wintertages nicht, woher das Holz zum Heizen nehmen, aber noch zur rechten Zeit wird es einem auf Vorg geliesert; man sindet sich in gutem geistigen Verkehr; zu innerer Erregung, zu seelischem Kamps scheint kein Anlaß vorhanden.

Wendet man der heranwachsenden Quise Bensel schärferes Augenmert zu, so sind es drei Augerungen, die zunächft zum mindeften merkwurdig erscheinen. Als Kind fagt fie einmal auf die Frage, ob sie nicht auch Pastorenfrau werden mochte: "Nein, nein! Geiftliche brauchen gar teine Frau zu haben." Merkwürdigerweise nimmt etwa zu nämlicher Zeit auch Rahel, durchaus nicht Kind mehr, daran Anstoß, daß evangelische Seistliche sich vermählen.) Bei ihrer Sinsegnung durch einen gut protestantischen Berliner Pfarrer macht sie eine Art Patt mit Gott: daß sie sich durch diese Bandlung 3um Chriftentum bekenne, sich aber die Freiheit mahren wolle, die rechte Kirche unter den Konfessionen zu suchen. Und endlich findet sich in ihren Aufzeichnungen der Satz: "Meine Eltern liebten einander sehr. Doch habe ich gotts lob! nie eine Tändelei oder sonst etwas Kindisches zwischen ihnen erlebt, ebensowenig einen Streit."

Man weiß zunächft nicht, was man von alledem zu halten hat. Es ift auch nur, als nähme ein liebliches Jungmädchenantlit für ein paar Augenblicke befremdenden Ausdruck an.

m7. und 8. Dezember 1818 vollzog Luise Hensel, Tochter des weiland protestantischen Pfarrers Johann Jakob Ludwig Hensel, ihren Übertritt zur katholischen Kirche. Sie tat den Schritt zunächst ohne Wissen ihrer Mutter. Sie beging ihn aus reislicher Überlegung heraus und nachdem sie fleißige Besucherin protestantischer Kirchen gewesen war. Es geschah das aber zu der nämlichen Zeit, in der ein Schleiers macher auf der Kanzel der Dreisaltigkeitskirche stand.

uise hensel ist ausnehmend anmutig gewesen, das wird allseitig bezeugt. Ihre Sestalt war schlank und zart. "Einen Teint wie Lilien und Rosen", rühmt ihr Frau v. Olsers nach. Den blauen Augen war tiefer Blick gegeben. Auf dem lieblichen Köpschen lag schweres, anscheinend brausnes haar. Es war ihr in solcher Fülle gegeben, daß sie, besteits gealtert, ihrer Mutter ein Fußkissen daraus fertigen konnte, wie "des Leidenhäsleins Mutter".

Als Brentano ihr an jenem Septemberabend des Jahres 1816 zum erstenmal entgegentrat, sagte er: "Mein Gott, wie gleichen Sie meiner verstorbenen Schwester Sophie!" Sie selbst aber hatte noch eben, bevor er eingetreten war und bereits von ihm gesprochen wurde, gemeint: "Wenn er weiter nichts ist als geistreich, so kann er dabei noch ein sehr unglücklicher und erbärmlicher Mensch sein!"

Brentano hatte in seinem Liebesleben bereits Schiffbruch erlitten, als er Luise Hensel kennenlernte. Seine erste Frau, die er geliebt hatte, Sophie Mereau, war, man kann wohl sagen, an ihm und für ihn gestorben: dieser krankhafte Drang in ihm, die zu quälen, die er liebte, hatte sich an ihr ausgetobt. Mit seiner zweiten Frau, die er nie geliebt und nur aus einem Dummensungenstreich heraus geheiratet hatte, Auguste Busmann, lebte er in Scheidung, nachdem sie eins

ander das Leben vergällt hatten.

Mit all dem leidenschaftlichen Ungestüm, das in ihm tobte, umwarb nunmehr der Achtunddreißigjährige die achtzehnsjährige Luise Hensel. Don allem Anfang an wehrte sie ab, denn sie hat ihn in Wahrheit nie geliebt. Ihm aber war es gegeben, auch da, wo man ihn abwies, scelisch einzuwurzeln. Und so geschah das Seltsame: dies Herzensverhältnis, das doch nun so oder so bestand, auch wenn Sequaltsein und Mitleid in ihr die Liebe zu ersetzen hatten, führte zu einer religiösen Semeinschaft hinüber. Tatsache ist, daß Luise Hensels Sinfluß mitwirkte, Brentano seiner katholischen Mutterkirche wiederzugeben; sie war's gewissermaßen, die ihn zur Beichte führte; und Tatsache ist es auch, obwohl Luise Hensel es in Abrede gestellt hat, daß er seinen Anteil an ihrem Übertritt zum Katholizismus hatte.

Luise Hensel hat ihn nie geliebt. Aus jenem Opferdrange aber, der jungen Mädchen vielfach eigen, hatte sie, bevor sie wußte, daß er in Scheidung lebte, mit der Möglichkeit, ihn zu heiraten, durchaus gerechnet. Wie nun hatte sie sich die Sche mit ihm vorgestellt?

Ihr eigenes Tagebuch gibt darauf Antwort: "Ich glaubte, du würdest sonst gut, aber ungeduldig sein, und würdest mich vielleicht oft quälen oder schlagen; ich würde darin meine Buße und Beruhigung sinden, mich in Seduld und Ents

sagung zu üben; denn ein weltliches Interesse hatte ich das mals nicht für dich." And weiterhin: "Auch glaubte ich, unsere She würde kinderlos und keusch sein."

Im ersten dieser Sage ist tiefster Ausdruck des Frauensideals der Zeit. Der zweite gibt den bestimmenden Zug aus dem Bildnis der "Dame".

Wieder aber fragt man sich, was ist da seelisch und sinnlich vor sich gegangen?

Es gibt Jungmadchennaturen, und Luise Bensel scheint zu ihnen gehört zu haben, die, ohne darum unsinnlich zu sein, mimosenhafte Scheu vor seder körperlichen Annaberung hegen; in denen gleichsam die Furcht vor jeder Berührung gittert. Man ergählt von einer Braut, die ihren Verlobten gartlich liebte, ihm, sobald sie von ihm getrennt war, dentbar hingebungsvolle Briefe schrieb. Nahte er sich ihr aber personlich, so wich sie ihm aus; war kaum imstande, mit ihm allein zu sein; führte heftige Auftritte herbei, gleichsam, um sich vor ihm zu schützen - um wiederum, sobald er sie verlaffen hatte, in ihren Briefen gang hingebung und Liebe gu sein. Ein Spiel der Qual, das sich die langen Tahre hindurch fortspann, bis in dem Mann die Kraft, um sie zu werben, erlahmte, er die Verlobung löste - und sie in Jammers= Ohnmacht zusammenbrach. Wahrscheinlich hat man in Luise Bensel eine nicht unähnliche Natur zu seben. Ihr nun trat in Brentano die nicht sowohl starke als vielmehr verderbte und Prankhafte Sinnlichkeit entgegen. Es ift, als ware sie in tieffter Seele darüber erschroden. Als mare alles um sie herum und in ihr beangstigender Unsicherheit verfallen. Als hatte sie sich in ihrem Innersten verfanglich angetaftet gefühlt. Brentano hat in Luise Bensel das sinnliche Empfinden geweckt, getotet - und hat es zugleich gefpenftern laffen.

Etwas von dem allen muß freilich schon vorher in ihr gesschlummert haben. Denn es war doch merkwürdig, daß ein Kind Betrachtungen darüber anstellte, daß Seistliche nicht verheiratet sein sollten und sich dessen dankbar bewußt wurde, nie einem Zärtlichkeitsaustausch der Stern beigeswohnt zu haben! Wo es gespenstert, war schon zuvor Neigung zu Seisterseherei vorhanden. Am 6. Mai 1820 legte Luise Hensel ihr Keuschheitsgelübde ab.

In Brentanos Art blieb, auch nachdem er auf alles Liebes. werben Verzicht geleistet hatte und etwas wie eine seelische und religiose Arbeitsgemeinschaft zwischen ihnen erstanden war, dies sinnlich Aufreizende, Prankhaft Qualende, eine empfindsame Seele Verlegende, geradezu Verscheuchende. Tone, wie das "Fahr bin in Deiner Beiligkeit, Du Torin, Du Wahnsinnige", verloren sich freilich bald aus den Briefen, die er an sie richtete. Um so unsauberer mochte es eine Luise Benfel berühren, wenn der lufterne Bufer fchrieb, ihm fei's, "als ware meine Bruft ein Badezuber und Deine Fufe ftanden badend und platschernd in meinem Bergen und Du fagst: endlich frieg' ich warme Fuge". Oder wenn er ihr schildert, daß er wie ein Schatten mit dem Mondlicht in ihre Kammer gleite, den Kamm greife, den sie aus dem haar geschüttelt habe. Sie schlafe darüber ein. "Und ich Prieche heran und fasse Deine Hand, die ist nicht kalt; ich falte meine arme hand hinein und bete, Gott moge mir helfen, lieben und fterben, Dir, Dir und dem, der uns liebet." Das wird dann weiter ausgesponnen, und am andern Morgen fehlt dem Kamm ein Zahn — "Such' ihn nur in der ganzen Kammer, Du sindest ihn nicht, er ist in einer anderen Kammer, wo Du viel schoner dein wohnst, in meiner Bergkammer, da stedt er mittendurch und ist gang vergoldet. Gute Nacht." Gewiß; das ift echt Brentanosches Marchen; hier aber griff es doch mit plumpvertraulichen händen nach einer, die vor jeder Berührung zurückschreckte; und die — das bleibt das Entscheidende — den Zudringlichen durchs aus nicht liebte.

S ist von Luise Hensel zweisellos als Erlösung empfunsden worden, als Brentano in den Septembertagen 1818 Berlin und seiner Wohnung in der Mauerstraße den Rücken zuwandte, um sich auf Reisen zu begeben. Auch hatte sie das ihrige dazu beigetragen, ihn dazu zu bewegen.

Diese Reise aber hatte ein Ziel, das ihnen beiden gleich= mäßig am Herzen lag und das kein geringeres war als das Wunder.

In Dülmen lebte damals Katharina Emmerich — und damit steht man wieder am Siechbett der von Krankheit Seschlagenen, Verzückungen Anheimgegebnen, Sesichte Schauenden; dieses Kindes aus dem niederen Volk, von geringer Bildung, das die Male des Herrn an seinem Leibe trug; und diese Male bluteten an sedem Freitag.

3u Katharina Emmerich begab sich Clemens Brentano, um Jahre bei ihr zu weilen und ihre Singebungen aufzuzzeichnen. Zu Füßen ihrer dürftigen Lagerstätte wird später auch Luise Hensel siten, recht innige Freundschaft gebend und nehmend, den Worten der Erweckten lauschend. Und es mutet wie eine grellfarbige Illustration zu dem seelischen Abenteurertum der Spoche an, wenn sich Luise Hensel, wiezer ein paar Jahre später, nachdem die Smmerich gestorben war, nachts, vom Totengräber begleitet, auf den Friedhof begibt (es hieß, der Leib der Smmerich sei — wie es vom Leibe Jesu verlautbart hatte — gestohlen worden), das Grabössfinen läßt und der Toten ins Angesicht schaut.

Eins läßt sich in dem allen mit Sicherheit sagen: durch Katharina Emmerich wurde Brentano einem Jesus zugeführt,

der nicht der Heiland seiner Seele sein konnte. Dies die lette Tragik seines Lebens, an der sein Dichten vollends perdorrte.

Run aber faß Clemens Brentano neben dem Bett der Emmerich und schrieb an Luise Bensel die langen Briefe, die zu ausführlichen Berichten murden. Alles Sinnliche scheint nun wirklich von ihm abgefallen zu sein, Schwefter ift sie ihm und "Pluges, Plares, Plangvolles Kleinod". Etwas altklug tont es hinein: "Meine liebe Schwefter, meide allen Amgang, wo Du gefällst; das ist gefährlicher als Lob." Die Warnung kehrt wieder und klingt bestimmter: "Es wird eine Zeit kommen, da Du zwischen dem himmlischen und einem irdischen Bräutigam stehen wirft. Gott erbarme sich dann Deiner!" Die Sprache wird abermals dringlicher: "So lasse uns denn das Fleisch dem herrn opfern, auch er hat das seine für uns geopfert." Und in der Nachschrift des selben Briefes: "Du willst dem Leben seine Sinnlichkeit nicht gonnen: - versage sie Dir, dann haft Du mehr getan, als alle Goethes geschadet haben."

Das klingt nun freilich etwas seltsam, blickt man dem Brentano in die Augen, der er noch eben gewesen war. Man fürchtet, unter dem seraphischen Kleid könnte einem eine von sehr irdischen Nöten bewegte Brust entgegenklopfen, und wirklich, aus Brentanos seraphischen Worten spricht eine neue, nicht sonderlich überirdische Leidenschaft, die — Eisersucht.

Luise Hensel war dem Jüngling begegnet, nach dem ihr

herz Verlangen trug: Ludwig von Gerlach.

Wirklich hebt in ihrem Innern damit der Kampf an, dies peinvolle Sichentscheiden zwischen dem himmlischen und dem irdischen Bräutigam. Wie sie nun einmal war und empfand, bestand für sie dies gebieterische Entweder Der, ein

Sichdarumherumlügen gab es nicht. Mit tiefer Rührung lieft man in ihren Tagebüchern, daß es vielleicht besser sei, 3u zweit zu gehen, als allein, weil eins dem andern auf dem Weg zu Gott doch forthelfen könne — aber die innere Stimme gibt's nicht zu —: "Oh, um Gottes willen werde du nicht so mein Peiniger, sieh mich nicht wieder so an, wie du mich einmal angesehen — wenn mich noch einmal die Welt so begehrend und so verheißend aus deinen Augen ansieht, so muß ich dich verlassen, mich ganz von dir wenden, da ich doch so gerne deine Schwester sein möchte." Sie trägt danach Verlangen, einen Lieblingsspaziergang mit ihm zu machen — "aber wir müßten beide nichts verlangen und nicht sehnen und von dem lieben Gott reden."

Sich dieses Liebesweben in Luise Hensel vergegenwärtigen, beißt nun wirklich an Zartestes rühren; es ist, als öffnete sich hier eine Blüte, eine jener seltsamen, die in einer Nacht erstehen und vergehen und die sich unter jedem Blick schließen mussen.

So zart war dieses Liebessehnen in Luise Hensel, daß der Mann, dem es galt, es nicht einmal gewahr geworden ist. Der Zufall oder ein freundliches Seschick sollte es fügen, daß Ludwig von Serlach, als Greis, an das lette Liechenslager von Luise Hensel, die er seit Jahrzehnten nicht gesehen hatte, trat. Er plauderte mit ihr von der alten Zeit und von gemeinsamen Bekannten. Was er selbst für dies Leben, das da im Erlöschen war, bedeutet hatte, ahnte er nicht.

Aber man begreift, daß eine Natur, wie Luise Hensel, diese Zarteste und Allzuzarte, sich von einer Erscheinung wie der Luthers abgestoßen fühlte. Der mannhaft sinnliche Zug in dem deutschen Reformator scheuchte die Mimosenzhafte tief in ihr Inneres zurück. Sie wohnte hinter zugez zogenen Gardinen.

Wie ein Symbol mutet es an: die verstorbene Schwefter batte Brentano in Luise Benfel wiederzuerkennen geglaubt, als sie ihm das erstemal entgegengetreten war; in Ludwig pon Gerlach suchte Luise Bensel fur ihren gestorbenen Brus der Erfat. In ihren Tagebüchern heißt es: "Lieber Freund, bift du denn auch fo. 3ch habe einen Bruder Ludwig verloren; verloren habe ich ihn nicht, aber er ist gestorben, willst du nicht mein Bruder Ludwig sein?... Ich habe mich gewundert, daß du nicht im September geftorben bift; mein Bruder ftarb in demselben Monat, an derselben Krankheit, die du hattest."

Dies Lieben blidt aus toten Augen.

hne je in ein Kloster einzutreten, hat Luise Hensel ihr Keuschheitsgelübde abgelegt. Der Brautigam, dem sie sich anverlobt hat, ift Gottes Sohn gewesen, der für die fündige Menschheit den Kreuzestod erlitten hat.

Mit solchem Verlöbnis rührt man an alteste Mustik. Jesus selbst hat ihr das Wort gegeben, als er das Gleichnis von den Plugen und torichten Jungfrauen sprach. Es ist aber auch alle Glut der Verzudten darin gemesen und die milde Wehmut der in stille Schau Versenkten. Und gerade dieser Generation der mit Luise Bensel Aufgewachsenen irrlichtes lierte das Wort des Novalis: "Hinunter zu der füßen Braut, gu Jefus, dem Geliebten" -:

Bei Luise Hensel ist von alledem nicht die Rede. Und es ist wichtig, darin klar zu sehen, um so mehr, als von mancher Seite das Gegenteil behauptet worden ift. Nein; von dem Mysterium der Brautschaft ist nichts in Luise Bensels Ges dichten und nichts in ihren umfangreichen Tagebüchern. Es

ware auch ihrer Art fremd gewesen.

Vielmehr gewahrt man ein ganz anderes, Segensätzliches. Sin Prinz hat ihr einmal einen Heiratsantrag gemacht, sie zählte damals 23 Jahre, und es scheint ihr nicht ganz leicht geworden zu sein, dem hochgestellten Freier die Absage zuteil werden zu lassen. Doch tut sie es, und nun schreibt sie in ihr Tagebuch: "Aun weiß ich, wie ein Prinz so gar nichts ist gegen dich, du hoher Zimmermann! — Nimm mich nun und halte mich auf ewig, damit alle Prinzen der Welt nicht einen meiner Sedanken mehr von dir abwenden könznen." Wessen Sprache ist das? Die eines Kindes.

Ein Kind, redet sie ihren herrn Jesus immer als den Allerschönsten an, wenn sich Menschen zwischen sie und ihren himmlischen Bräutigam drängen.

Luise Hensel ift zeit ihres Lebens Kind geblieben. Das ist das Große in ihr oder das Kleine: wie man will. Das eben ist es, was sie selber zu einem schwer deutbaren Rätsel macht: man muß viel, nahezu alles vergessen haben, um sie zu besgreisen.

Aus ihr blickt diese Zeit mit Kinderaugen.

"So oft ich einem Erdensohne, in Liebe wollt' entgegengehn, da sah ich in der Dornenkrone den Liebsten traurig seitwärts stehn"—: Sprache und Empsindung sind die eines Kindes. Selbst wo Luise Hensel davon spricht, daß Gott sich den Gläubigen als Speise darbietet, tun sich nirgends die dunklen Tore auf, bricht aus Erdinnern kein Feuer. Statt dessen stellt sich die kindliche Betrachtung ein, daß es Gott leichter fallen müsse, die Gestalt des reinen Brotes als die des sündigen Fleisches anzunehmen.

Alle Mystik war und ist aus Sinnlichkeit geboren: Luise hensels sinnliches Empfinden ist nie erwacht, nachdem es einmal von Brentano so tief in Verschämung hineinges scheucht worden war. Schildert sie in ihren Tagebüchern das

eine oder das andere Mal, wie der himmlische Bräutigam die Arme weit ausbreitet, sie zu umfassen, da er sie unter Lilien küßt, so ist das nicht viel mehr als ein Sichergehen in bekannten Bildern, es ist ein gemalter Heiland, der die Arme ausstreckt, es sind stilisserte Lilien, zwischen denen die Lippen sich begegnen. Alnd eingeleitet werden die Betrachtungen mit den Worten: "Mein Führer — das ist ihr Beichtvater — hat mir befohlen, vertraulich mit dir umzugehen und kindlich zu spielen; und wenn ich nicht kindlich sein könnte, so sollte ich kindisch sein, bis ich wahrhaft kind werde." So schrieb sie, und wußte selbst nicht, wie sehr sie kind war.

Es ist ohne alle Cinschränkung zuzugestehen, daß Luise Hensel, als sie zum Katholizismus übertrat, den ihrer Seele

vorbestimmten Weg gegangen ift.

Es ift für dies jugendliche Seelenleben bezeichnend, daß Luise Hensel, auch als sie noch Protestantin war, eine tiefe Sehnsucht, mehr als das, ein unabweisbares Bedürsnis nach der Beichte empfunden hat. "Sie sind so glücklich, die Beichte zu haben", war eins der ersten Worte, das sie an Brentano richtete. Bereits eingesegnet, suchte sie eines Tages den protestantischen Geistlichen, der sie konsirmiert hatte, auf und bat ihn, ihm beichten zu dürsen — eine Bitze, die selbste verständlich abgeschlagen werden mußte; sie "beichtete" daraushin einer Freundin. Im Grunde ist in diesem einen Zuge alles gegeben, worauf es ankommt. Sie bedurste innerslich der Führung. Nicht anders als ein Kind, das nach der Hand des Begleiters greist, da es nun den Straßendamm mit seinen Fährlichkeiten zu überschreiten hat.

S ift wahr: Ein Schleiermacher stand auf der protestantischen Kanzel, als Luise Hensel zum Katholizismus übertrat. Eifrige Kirchgängerin, die sie war, scheint sie ihn dennoch niemals gehört zu haben, sedenfalls war es ihr wohl nicht vergönnt, ihm menschlich nahezutreten. Aber selbst wenn das der Fall gewesen wäre — schwerlich hätte er es vermocht, ihr viel zu geben. Denn sie hätte es nie verstanden, wenn er sie bedeutet hätte: Finde du kraft der in dir wirkens den Gnade aus dir selber deinen Weg.

Sie war ein Kind und bedurfte der Führung. Innerhalb der katholischen Kirche wurde ihr die zuteil. Man liest in ihren Tagebüchern und meint zwischen den Zeilen zu erskennen, daß auch ihren katholischen Beichtvätern der kleinen und quälerischen Anliegen manchmal etwas viel wurde, wie Ärzten, die, von ernstlich Kranken in Anspruch genommen, ungern ihre Zeit an die kleinen Leiden einer eigentlich recht Sesunden verschwenden; aber sie verloren niemals die Sesuld. Und sie verstanden es in bewunderungswürdiger Weise, dieser Kindseele das zu geben, dessen sie bedurfte. "Mein Führer hat mir befohlen (welche Snade für eine Natur, wie sie es war, in dem einen Wort: besohlen), kindlich zu spielen."

Manliestvoneiner der ihr auferlegten geistlichen Übungen, und man staunt die psychologische Weisheit an, die sich darin kundgibt. Sie soll der heiligen Jungfrau und dem heisligen Joseph auf der Reise begegnen und sie bitten, sie mitzunehmen. Sie soll sich ganz in die Zeit zurücklenken, in der diese zwei heiligsten Personen auf Erden lebten, und soll ihren Sesprächen lauschen. Heut, morgen und übermorgen soll sie mit ihnen auf der Reise sein, am Sonntag mit ihnen in Bethlehem ankommen und von Haus zu Haus mit ihnen gehn und herberge suchen... So wird das Kind mit frommem Spiel beschäftigt; so und nicht anders waren die Sinzebungen ihrer frommen Freundin, der Katharina Smmezrich gewesen; zugleich aber: Ist es nicht, als würde die Dichterin Luise Hensel angeleitet, ihrer Phantasse Stoff und

Nahrung zuzuführen? Ift diese geistliche Übung nicht auch gleichzeitig poetisches Seminar?

Das Kind war in den Schoß der Mutterkirche aufgenommen und fand sich da warm und wärmer eingebettet. So verstrich ihr das Leben: Sie wurde geführt. Zwar ihr immer wieder aufsteigender Wunsch, Nonne zu werden, ging nicht in Ersfüllung, aber sie lebte in der Welt, als täte sie's nicht. Die Gardinen vor ihrem Fenster blieben zugezogen. Sie fand in adligen Häufern Aufnahme und schuf sich da ihren Wirkungsekreis; sie pflegte Kranke; sie erzog junge Mädchen und streute in ihre Herzen den Samen, der in ihrem eigenen Blüte und Frucht getrieben hatte; sie gab und fand Liebe; sie starb mit gefalteten Händen als eine, die den Tod seit Kindesetagen herbeigesehnt hat; sie schloß die Augen achtundssiedzigsährig, und es war nicht anders, als wäre nur eine Nacht darüber verstrichen, seit sie, ein Kind, ihr Abendgebet gesprochen hatte.

Der Jungfräulichen war etwas wie Mutterglück beschies den. Sterbend hatte ihre Schwester ihr ihr Söhnchen anverstraut, und die Sorge um dies Kind, dem doch der protestantische Water lebte, hatte ihr ihren Entschluß, zur kathoslischen Kirche überzutreten, sehr wesentlich erschwert. Aber die Hindernisse waren beseitigt worden, sie lebte diesem Kinde, erfuhr an ihm Mutterfreude, aber auch sehr herbe Mutternot und sah den längst herangewachsenen sterben. So glitt und entglitt alles. Vielleicht aber war seder Verslust auf dieser Erde Gewinn für die heimat senseits der Todeswolke?

Sie glich der alternden Braut aus dem Volkslied, deren Bräutigam vor fünfzig oder mehr Jahren in der Schlacht gefallen ist, und die noch Abend für Abend die Lampe an ihr Fenster stellt, ihm den Weg zu weisen, wenn er doch

heimkehren follte — altgewordenes Kind. Aber sie glich auch zugleich der klugen Jungfrau, die die Lampe bereit hält, weil sie weiß, der Bräutigam muß kommen, denn er ist nicht von dieser Welt, und Tod und Sterben haben über ihn nicht Sewalt — Kind Sottes.

Duise Hensel ist Kind geblieben, ist es auch in ihrer Dichstung, und damit sindet die Frage, was es doch bedeuten wollte, dies: "Laß den Mond am Himmel stehn Und die stille Welt besehn", ihre Beantwortung. Es ist nicht ans ders, als streckte ein Kind jubelnd die Arme nach dem Mond aus und faltete alsbald die Hände und bäte den lieben Sott, ihn immer am Himmel zu lassen.

Ein Kind, innerlich ganz aus der Patriarchalität der Periode erwachsen; — und verkörpert doch auch in sich das Frauenideal, selbst Jüge aus dem Damenbildnis der Spoche zeichnen sich in ihrem Antlig —; in kindlicher Selbstverständelichkeit geht sie den Weg, auf den sich damals die vielen Müden und Sebrochenen retteten —: es ist etwas im Wesen dieser Konvertitin, als wäre sie nicht aus der Wirklichkeit, als wäre sie aus den Sehnsuchtswehen der Zeit geboren.

## Das Zwischenreich

n Riga, in seiner behaglichen und gastlichen Häuslich= keit, erzählte eines Tages der General von Mander= ftierna, und Alexander von Sternberg hat es aufgezeich= net: Als junger Fähnrich sei er eines Abends nach langem, ermudendem Ritt unfern des Gutes seines Vaters an einem wohlbekannten Bach gelustwandelt, als ein Reisewagen genaht sei, und in dem Gefährt habe bochaufgerichtet, in webende weiße Schleier gehüllt, eine Frauengestalt gestanden. Der Wagen habe gehalten, er sei herbeigeeilt, der Dame seine hilfe zu bieten; wortlos habe sie seinen Arm ergriffen und sei auf Magde zugeeilt, die da mit Waschen beschäftigt gewesen seien, habe sich auf einen hohen, abgeflachten Stein geschwungen und die Mägde mit hohler, seltsam klingender Stimme angeredet, was sie da taten. Daß sie ihre Kleider für den kommenden Feiertag muschen, sei die Antwort ges wesen. Und denkt nicht an den Schmutz der Sunde, an eure befledten Seelen, und mußt doch gewärtig fein, eh ihr's geabnt, vor den herrn der herren zu treten? Sindringend und eindringlicher habe die Dame in weißer Gewandung gesprochen, die da gegen den dunkler gefärbten Abendhimmel gestanden - verwundert seien die Mägde gewesen, dann tief ergriffen — weinend und schluchzend hätten sie den Rock der Dame gefüßt, reichlich seien die Bufetranen geflossen. "Noch sehe ich", schloß der General, "die erhabene Gestalt dieser Frau vor mir, wie sich die Konturen des gehobenen Antlitzes und der schmalen, mageren Hände, die sich nach dem Himmel deutend erhoben, scharf gegen den verglimmenden Abendhorizont abzeichneten."

nas ist das: "Zwischenreich"? Es ist, als gelangte man auf einer Wanderung aus wohlgepflegtem Garten auf einen fteinigen Anger mit verkummertem Baumwuchs, versandeten Streden, hier und dort aufwucherndem Unkraut - so und nichts anders, wenn man sich in die religiösen Stimmungen der Zeit versenkt hat und nun, dies Gartenland verlassend, das von beidem zeugte, dem segnenden himmel und gesegnetem menschlichen Mühen, sich dem dunklen Bezirk des Aberglaubens zuwendet. Wie in Wüste und Wirrnis verwiesen, kommt man sich vor. Es ist etwas in dem Denkenden, das sich gegen jedes gläubige hinhorchen wehrt; es ist etwas in dem durch ein dunkles Leben Gegangenen, das jedes vorschnelle Aburteilen verbietet. Denn nun fagt mon sich doch: mag jener Anger versteint und verunkrautet sein - es sind dieselben Steine, aus denen man dort drüben Kirchen erbaute; in diesem Unkraut ift Same ju jenen Blumen, die dahinten im Garten entzudten. Die Naturgabe scheint die gleiche, und nur eben die Aufnahme durch den Menschen sehr verschieden geartet zu sein.

Es ift eine ganz eigenartige Stellung, die Goethe aus dieser Zeit heraus und für diese Zeit zum Aberglauben einzgenommen hat. Bei der Richtseier in den "Wahlverwandtsschaften" wirft der Maurer ein Slas, das für Eduard in seiner Jugend versertigt worden ist und die Buchstaben E. und D. in zierlicher Verschlingung zeigt, um es seierlichem

Brauch gemäß zu zerschmettern. Das Slas wird aber durch einen Zufall aufgefangen und bleibt erhalten. Für Sduard wird der Vorfall bedeutend. Das Slas ist ihm Beweis das für, daß das Schicksal seine Vereinigung mit Ottilie gewährsleiste. Er spricht Mittler davon, der aber verweist ihm hart seinen Aberglauben. Und nun, nachdem Ottilie verschieden, tritt es zutage: Das echte Slas ist unlängst in Scherben gezgangen, der Kammerdiener hat ein ähnliches untergeschoben. Wie also? Scheint es nicht, als ob das echte Slas die echte Antwort auf die Schicksalsfrage gegeben hätte? — Es ist nicht anders als im Leben und in der Wirklichkeit des Tages auch: Die Orakel sprechen die Wahrheit und trügen, Wahres kündend. Nicht anders, als das Schicksal selber hinter dieser unserer Welt steht, zeigt und verbirgt es Soethe hinter der Welt seiner Seschöffel.

Humboldt aber, den man gern befragt, weil in ihm beides ist, Verstandesschärfe und Verstandesdemut, Ungläubigsteit und Andacht, stellte sich dem Zwischenreich und seinen dunklen Phantasmagorien durchaus nicht nur ablehnend gegenüber. Er sah es gern, daß nach dürrem Rationalismus nun (1809) eine neue Zeit heraufdämmere, die zu all den verborgenen und mystischen Dingen gläubiger zurücklehre. "Freilich kann es mit der Mystik auch leicht zu weit gehen," schrieb er an Caroline, "aber das beweist eigentlich, daß in ihr mehr Wahrheit liegt." Entscheidend sei nur eben die reine Stimmung des aufnehmenden Gemüts.

Wo sind die Grenzen, und wer steekt sie ab? Dorothea Schlegel notiert in ihrem Tagebuch, daß die Fürstin Pauline Schwarzenberg auf einem Ball getanzt habe, ihr Mittänzer aber plöglich in tiesem Entsetzen ausgerusen habe: "Großer Gott! Fürstin, Sie stehen ganz in Flammen gehüllt!" Sie hält ihn für einen Wahnsinnigen, er aber erweist sich klaren

Seistes und warnt die Fürstin vor Feuersgefahr. Am 1. Juli 1810 bei der Vermählungsseier Napoleons mit Marie Luise verliert die Fürstin Pauline Schwarzenberg, geb. Prinzessin von Aremberg, beim Brand des Ballsaales zu Paris ihr Leben. Wo sind die Grenzen?

Dorothea Schlegel hat selbst einmal geschildert, wie derartige Disionen hervorgerufen werden mögen. Sie selbst habe sich in Alt-Otting befunden und sei nach der Abendandacht in ihr Logis heimgekehrt, wo sie die dunklen Erzählungen einer altertümlich gekleideten Magd noch über ihre feelische Bewegtheit hinaus erregt hatten. Ihrem Bett gegenüber habe das lebensgroße Bildnis eines Geiftlichen in schwarzer Gewandung, ehrwürdig und ftreng, gehangen. Die eine, tiefgesenkte hand sei fehr ausdrucksvoll gemalt gewesen. Und nun sei es ihr plotilich erschienen, als musse diese hand sich bewegen und ihr winten. Sie habe die Augen nicht abwenden konnen, Entsetzen habe sie gepackt, bis sie dann doch die Kraft gefunden habe, das Nachtlicht zu loschen und sich unter ihre Dede zu verkriechen. Dies also Dorotheas eigene Erfahrung, — die sie denn freilich nicht hindert, vom Standpunkt der religios Gesicherten und kirch= lich Geschützten über eine Erscheinung wie die der Frau v. Krüdener in aller harte abzuurteilen. In der Seele sei sie ihr verhaft. Es etele sie an. In all solchem Gebaren finde sie dieselbe Oftentation wie in Napoleon, nur eben bei andern Mitteln. hochmut, Glanzsucht, Berrschenwollen und Unwahrheit seien die Quellgrunde. - Die Grenzen werden also doch und immer wieder gezogen; fragt sich nur, wieweit und fur wen haben fie Beftand?

Sins sieht man klar: Das, was hier Aberglauben heißt, anderen aber und zu anderen Zeiten Sottnähe bedeuten könnte, wird in dieser Zeit zwischen den Revolutionen aus

zwei Unterströmungen gespeist: aus kirchlich abgeirrter, selbstherrlich gewordener Frömmigkeit und einer der exakten Methoden überdrüssig gewordenen Naturwissenschaft. hie Prophetie! hie Magnetismus! In einem hellsehertum, das überaus katechismusgebunden sein kann, sinden sich beide Richtungen gelegentlich zusammen.

Jene Frau in weißer Gewandung, die zu den Mägden am Bach so eindringlich gesprochen, von der General von Manderstserna erzählt und deren Bild sich mit emporgewandtem Antlit und zum himmel aufgereckten Armen vom abenddunkelnden horizont abgehoben hatte, war nies mand anders gewesen als Frau von Krüdener. Dieselbe Frau von Krüdener, die über Kaiser Alexander von Rußland gesfährlich Gewalt gewonnen und ihm aus ihrem Sehertum heraus den Gedanken an die heilige Allianz als gottgewollte Bestimmung eingegeben hatte. Oder mit ihrem eigenen Wort aus einem Gespräch mit dem Professor Krug: "Der heilige Bund ist ein unmittelbares Werk Gottes. Dieser hat mich zu seinem Rüstzeug auserkoren. Durch ihn allein habe ich das große Werk vollbracht."

Man hat gegen Barbara Juliane Frau von Krüdener (geb. 1764) den Vorwurf sittlicher Versehlungen und des Shebruchs erhoben — fraglich, ob sie das selbst in Abrede gestellt hätte —; es sind auch heilige, deren Schriften zum kanonischen Besitz der Kirche zählen, den Sündenweg gesgangen. Flamme scheint immer in ihr gewesen zu sein. Ihr Roman "Valerie" (1803) ist mit Zeitstimmung, in diesem eigenartigen Beieinander von Tugendseligkeit und Empssindsamkeit, getränkt, gibt der Zuversicht auf eine Jenseits»

vereinigung hienieden Getrennter überzeugten Ausdruck und ift zum mindesten Bürgschaft für eine ungewöhnliche formale Begabung. Was will es besagen, daß das Wirtlichkeitsgeschehen vielfach ungalant genug war, ihren Prophes zeiungen die Bestätigung zu versagen? Es mag auch in hellseherischen Zustanden Selbsttäuschung mit unterlaufen. Doch bleibt die Art ihrer Prophezeiungen charakteristisch. Sie behauptete, Napoleons Rudtehr von Elba vorhers gesagt zu haben, und verkundete daraufhin eine zweite Rückehr des Imperators von St. Helena, diesmal aber nicht mit offener Gewalt, sondern um die Welt mit List zu betoren (1818). 21m dieselbe Zeit sollte ein neuer Turkensieg bevorftehn. Die Sonnenfleden waren ihr Zeichen das für, daß die Welt reif fei zur Ernte; aber auch aus einer unlängst ergangenen Beimsuchung durch Stürme, Erdbeben, Gemitter schlok sie, daß die Stunde des Weltgerichts nahe sei, - Drophezeiungen, die sich so oder ähnlich zu allen Zeiten wiederholt haben, so oft Dropheten aufgestanden sind.

Mit der Jeanne d'Arc hat sie sich selbst verglichen. Für den Semütsvorgang in ihrem geängstigten und trotsigen Berzen wird es verräterisch, daß sie meinte: Trotsdem sie für ihre Verfolger bete, strafe Gott dieselben.

Seiftig sah sie sich dazu auserkoren, gegen den Rationalismus und Philosophismus, der von allen Kanzeln und Kathedern gepredigt werde, Zeugnis abzulegen: schon das gibt der Verzückten eigene Sinstellung in das Fresko der Zeit. Nicht bei den Lasterhaften, sondern bei den Lauen sei die Sefahr. In ihr ist haß gegen alle, welche eine "papierne Existenz" haben, mögen sie nun Beamte, Selehrte oder Philosophen heißen, denn, weit entsernt, etwas zur Erhebung Deutschlands beigetragen zu haben, seien sie es, die den Samen des Verderbens ausstreuten, die Welt dem Untergang näher führten. Sie spottete des Sisernen Kreuzes. Das wahre Kreuz der Shre trage seder Christ in seinem Herzen.

Ihr Ruf ging an die Armen: und das macht sie nun doch zu echter Prophetin dieser ihrer Zeit. Sie sah das Slend, das die neue Wirtschaftsordnung heraufführte, und es griff ihr ans Herz. Sie hatte den Mut, gegen die Fabrikanten Anklage zu erheben. Sie bettelte für ihre Armen. "Denn oft habe ich keinen Kreuzer Seld gehabt und doch durch Sottes unmittelbares Wirken wunderbar mehr als 3000 Menschen täglich gespeist und Kranke geheilt." Für die Armen schufsie eine Zeitung: die erhielten die Notleidenden umsonst, teilten sie gegen Speise den Reichen mit und beteten sodann für die, die ihnen gegeben hatten.

Wo sind die Grenzen der Wahrheit und wo die des Bestruges an sich selbst und den andern?

Sanz kindlich erzählte sie ihren Notleidenden, die sich denn nun freisich gefährlich um sie scharten, von dem armen Mann, dessen Kinder hungern, der für 12 Batzen von dem Reichen Kartoffeln kaufen will, aber hart zurückgewiesen wird, weil der nur für 24 Batzen abgebe. Der Arme flüchtet sich ins Sebet, und daraufhin schlasen die Kinder Tag und Nacht. Am andern Morgen hat er die 24 Batzen beisammen, geht zum Reichen; die Frau des Reichen steckt ihm heimelich ein Brot zu, der Reiche selber aber geht in den Keller, die Kartoffeln zu holen, und — sinkt bei seinem Vorrat vom Schlag getroffen tot nieder. — Sie fand aber auch das gut geprägte Wort: Beruf der Armen ist es, Retter der Reichen zu werden.

Solange sie heilige Bündnisse unter den Machthabern gestiftet hatte, war sie mit Shren überhäuft worden. Nun sie die hungernden um sich scharte, wurde sie verfemt, ver-

folgt, wo immer sie weilte, des Landes verwiesen. Sie starb (1824), wie sie gelebt hatte, "unterwegs" —: Falsche Prophetin, mag sein; gewiß aber echte soziale Revolutionärin.

uf dem Gut, auf dem sich Baron Eduard, nach seinem Sinne und etwa auch dem des Fürsten Pückler-Muskau, "Landschaft" aufbaut, sindet sich ein Weg, den Ottilie meidet, weil sie da immer von einem ganz eigenen Schauer überfallen wird, der sich nachher in einen linksseitigen Kopfschmerz umsett. Der Weg wird untersucht, es erweist sich, daß die Erde dort Steinkohle birgt. Derart nimmt Goethe vom Magnetismus und den ihm verwandten Erscheinungen Notiz.

Der Magnetismus war damals, wie die Romantiker zu sagen pflegten, "à l'ordre du jour". Wilhelm von humboldt meinte, man konne auf magnetische Kuren sehr wohl hoffnungen setzen, weil sie "wundervoll und unbegreiflich" seien, Caroline von humboldt hat sich ebenso wie Schleiermachers Frau derartiger Behandlung unterzogen, der Staatskanzler von hardenberg hatte in seinem Arzt, dem hoffmannfreunde Koreff, und in der Somnambule Frau von Kimsky eine, wenigstens im hinblid auf lettere, nicht unbedenkliche magnetopathische Gefolgschaft. Recht aus dem Geift der Zeit heraus ist Antwort auf die Frage nach dem Magnetiss mus in E. T. A. Hoffmanns erzählerischem Werk: wohl bietet sich hier die dunkle Naturkraft dem Menschen, doch aber nur, um ihn zu verderben. Sewann der Magnetiseur über andere Gewalt, so wurde er verlockt, sie verbrecherisch zu nuten; in dem Augenblick aber, da er des Sieges sicher zu sein schien, raffte sein Opfer oder ihn selbst der Bergschlag

hin. Man sieht: Der Magnetismus und was immer so heißen mag, sucht und sindet ganz unmittelbar bei den religiösen Vorstellungen der Zeit Unterschlupf. Er folgt einer gewissen Frömmigkeit — der Hoffmann hier huldigt, ohne sie zu bessitzen — in den Fußstapfen nach. Er trägt sich gern geistlich.

Man bat oder findet doch "seinen" Magnetiseur. Bettina, das frühreife Kind, darf da nicht zurückstehn. 3hr Magnes tiseur ist ein alter Mann, von dem man nicht weiß, wo er berstammt, und der eines Morgens so geheimnisvoll verschwunden ift, wie er aufgetaucht war. Er reicht ihr in ftiller Abendstunde Erdbeeren über die Gartenmauer und anbesiehlt, sie sehr bedachtsam zu essen. Und da sie auf seine Frage, wie sie geschmedt hatten, zur Antwort gibt: "nach schonem Wetter und gang fruchtbarem Erdboden", ift Freundschaft zwischen dem alten wundertätigen Mann und dem Kinde; und muß so sein; Romantit vermittelt. In die romantisserte Natur gehörte der Magnetiseur mitten hinein - wie in die romantischen Salons die verzudten herren und ohnmächtelnden Damen, die sich die hande zu magnetischer Kette reichen. Und spricht nicht irgendwer dazu ein Gebet?

Caroline von Humboldt erzählt (1816) von einer Somnambule, der Witwe eines Professors, die unter Lähmungserscheinungen an unerträglichem Kopfschmerz leidet und im
traumähnlichen Zustand den Arzt, durch den sie genesen
werde, und die Mittel, die zu ihrer Wiederherstellung
führen sollen, in aller Klarheit sieht und beschreibt. Sie wird
dem Arzt zugeführt, lebt eine Zeitlang von magnetissertem
Wasser und einer Tasse Kassee am Morgen, der Kopsschmerz
löst sich in einen Abszeß auf, der durchs Ohr absließt; sie
spricht in sehr guten Versen, ihre Reden haben durchaus
immer eine religiöse Tendenz, sie sieht ihrer Heilung ent-

gegen. - Gabriele von Bulows Sohnchen, der fleine Berns hard, ift an hitigem Fieber erkrankt, tagelang schwebt er in Todesgefahr, die Arzte haben jede hoffnung aufgegeben. Da ringt die Mutter in himmelfturmendem Flehen um dies teure Leben, betend erfahrt fie Singebung, fie lagt das Bettchen mit dem franken Kind ins obere Stodwert tragen, reißt alle Türen und Fenfter auf - der Knabe ift gerettet. -Rahel träumt und ist im Traum mit vielen Freunden que sammen, die ihr allesamt der Tod entrig, darunter Selle, den sie ihres Rheumatismus wegen befragt. Er anbesiehlt Schwefelbader und auf all ihre Sinwande hin immer wieder Schwefelbader und - da sie erwacht, sich mit ihrem Traum auseinandersett, ift sie zu Schwefelbadern entschlossen. -Kügelgens Mutter ift schwer ertrantt, dreimal täglich besucht sie seit langem der Arzt, ohne helfen zu können — da dringt eines Nachmittags ein Freund des Hauses, der unvorhers gesehen dem Wahnsinn anheimgefallen ift, in ihr Schlafzimmer ein, spricht mit ihr, und jedes seiner Worte ist irr. er murmelt lateinische Sate und befiehlt: "Nun ftehn Sie auf und wandeln Sie; Sie sind gesund!" Sie wagt nicht, sich ihm zu widersetzen, in dem Bewuftsein, daß man Geiftesgestörte nicht reizen dürfe, steht auf und - ist geheilt.

Das sind Einzelzüge. Es ist aber, als blickte man ins Antlitz der Meduse, da man nun an das Siechenbett der "Seherin von Drevorst" tritt, deren "Eröffnungen über das innere Leben des Menschen und über das Hereinragen einer Seisterwelt in die unsere" Justinus Kerner aufgezeichenet hat. Aller Aberglaube der Menschheit seit Urweltsegedenken ist hier in vielfacher Anpassung, mannigfaltiger Nachwirkung beisammen.

Solchem Zeugnis gegenüber fragt man denn nun freilich zunächst nach dem Zeugen. Alexander von Sternberg hat den

waderen schwäbischen Dichtersmann nach einem Besuch in Weinsberg in seiner lebendigen, boshaften Art geschildert. Da hort man denn, daß Kerner von Gespenstern wie von guten Bekannten sprach, und das im fordialen Ton loblicher Duzbruderschaft. Dem herrn von Sternberg fam es bei solchen Gesprächen vor, als befinde er sich zwar im 21mgang mit Geiftern, doch aber zugleich in herzlich schlechter Gesellschaft, sprach's wohl auch aus, und Kerner war um die Erklärung nicht verlegen: "Ja, Sie muffe nit verlange, daß a dumma Teufel, sobald er stirbt, gleich ein gescheites Kerlchen wird, er treibt als Spukgeift seine alberne Dosse weiter!" Ind als die beiden einmal im kleinen offenen Wagen von Weinsberg, dem Geisterhochquartier, nach heils bronn fuhren und nun der Abend über die Strafe dunkelte. machte Kerner plöglich auf befremdenden, nun aber sehr rasch naber kommenden Sufschlag aufmerksam. Sa! der Kerner kannte den Reiter wohl. Der hatte vor hundert Jahren drüben auf dem Gutshof als Dachter gelebt. Bufte nun fur feine Verbrechen. Ritt auf einem Dferd mit drei Beinen.

Derart der Zeuge. Solchen Sesichts der Arzt Justinus Kerner, der der Zeherin von Prevorst das Slas mit dem von ihm selber magnetissierten Wasser reicht. Freilich hat sie im Dämmerzustand auf das genaueste anbesohlen, wie

vieler magnetischen Striche das Wasser bedürfe.

Schon als Kind hat es die Seherin (geb. 1801, geft. 1829), nicht anders als Goethes Ottilie, erfahren, daß sie auf gemissen Wegen zusammenschauerte: Metalle oder Leichenteile barg da der Boden. Die Haselnußstaude schlug ihr frühzeitig auf Metallen oder auf Wasser an. Dem frühen Siechtum verfallen, verordnet sie sich selbst im somnambulen Zustand die wunderlichen Heilmittel. Alle Metalle, alle Pflanzen üben auf sie die eine oder andere Kraft. Sie bedarf der Amulette, deren Herftellung sie vorschreibt, und die sie mit magischen Schriftzügen in Lettern des inneren Sesichts bes deckt. Sebete werden zu klinischen Zutaten. Zeichen erregen Schmerzen; dasselbe Zeichen, nun aber mit Stellung des guten Prinzips oberhalb des bösen, bannt sie —: nicht sehr anders, und vielleicht mit nicht gar so unähnlichen Symbols buchstaben beschrieben, mögen die Amulette der Magier des Zarathustra ausgeschaut haben. Sie zeichnet sich ihre Sonnenskreise. Siderische Mächte walten über ihr. Sie läßt sich ein kleines Serüft aus Zwetschgenholz und Slaszylindern, Stahlskettchen und einem wollenen Leiter als "Nervenstimmer" bauen.

Sie hat Disionen. Da ihr der Vater unvorhergesehen stirbt, erblickt sie drei Tage hintereinander einen Sarg und deutet ihn alsbald darauf, daß der Vater erkrankt sein müsse. "Tatsache" ist es — Justinus Kerner bedient sich des Worts und wiederholt es — daß, als die Mutter in Lebenssgefahr gerät, ihr ein verstorbener Bruder erscheint und nichts sagt als: "Denke an die Mutter!" Und abermals ist es Tatsache, daß Justinus Kerner eines Nachts um zwei Uhrschraft erwacht und am andern Morgen von der Seherin erfährt, sie habe um die nämliche Stunde einem Geist besfohlen, zu dem Arzt zu gehn.

Den Seistern, die sie in stattlicher Anzahl erblickt, verlohnt es ins Sesicht zu sehen. Je nach ihrer Sündenschwere
wechseln sie aus dem Schwarzen ins Sraue, ins Lichte. Da
ist nun einer, der hinter dem vierten Faß im Keller wohnt —
gelegentlich erscheint er im weißen Flauschrock, auf dem
Kopf eine weiße Kappe, an den Füßen Dantoffeln — dem
läßt eine Betrügerei, die er auf Erden begangen, im allzu
nahen Jenseits keine Ruhe, es ängstigt ihn zumal, seine noch
lebende Frau könne in Fortwirkung seiner Schuld zu einem

Meineid verleitet werden. Im sie davor zu bewahren, muß ein Schriftstück aufgefunden werden, das als eingeschobene Seite in Aktenfaszikeln seinen Platz gefunden hat. Im Dämmerzustand gibt die Seherin den Auftrag des Seistes weiter, man forscht dem Blatte nach, man sucht vergebens — man sindet es an vorbestimmter Stelle, Warnung ergeht, das neue Verbrechen wird verhindert. Über all das werden denkbar glaubwürdige Zeugnisse der mit dem Fall betrauten, am Zuchen des Papiers beteiligten Amtspersonen beigebracht.

Das Begebnis ist typisch für all dies Seisterwesen. Was da umgeht, ist eine seltsame Bindung von Mystik und Rastionalismus. Stark landschaftlich bedingter Volksaberglaube. Alles eingeschworen auf den lutherischen Katechismus und die sehr bürgerliche Unterscheidung von Sut und Böse. Ausgesprochen protestantische Sespenster.

"Du gleichst dem Geift, den du begreifst."

Man erfährt aus dem Munde der Seherin von Prevorst aber auch Näheres über die — wenn man so sagen darf — Naturgeschichte der Seister. Es erweist sich, daß durch den "Nervengeist" die Seele mit dem Leib, und der Leib mit der Welt verbunden ist. Dieser Nervengeist geht nach dem Tode mit der Seele — durch ihn bildet sie eine ätherische Hülle um den Seist. Er ist nach dem Heimgang noch des Wachstums fähig, durch ihn, in Verbindung mit einem bessonderen Stoff, den er aus der Luft anzieht, bringen die Seister des Zwischenreichs Töne hervor, durch die sie sich den Menschen vernehmbar machen. Nur die völlig reine Seele löst sich im Tode von dem Nervengeist.

In der Seherin von Prevorst ist der damals neu aufsgekommene Magnetismus mit sener Frommigkeit, welche die Freiheitskriege zeitigten, die seltsam anmutende, aber

zugleich sehr zeitgemäße Verbindung eingegangen. In einer andern, rein seelischen Beziehung vermag die Seherin zu wahrhaftiger Deuterin der Zeitstimmung zu werden.

Höchst wirksam nämlich werden auf die Zeherin von Prevorst musikalische Töne. Sie zittert sie, man möchte sagen,
ihre Seele tanzt sie mit. David Friedrich Strauß hat die Darniederliegende aufgesucht und ihre Sprechweise gekennzeichnet: "Der Vortrag sanst, langsam, seierlich, musikalisch, fast wie ein Rezitativ." Sie hat auch vielsach und mit Vorliebe in gereimten Versen gesprochen; dichterisch bedeuten die nichts; aber es ist ein sanstes und rhythmisches,
ein schwebendes Klingen darin.

Man wird sich daran zu erinnern haben, daß um die Seherin von Prevorst Musikalität gewesen ist.

Dies sind die einen unter den vielen. Wie eine Art Mittelsmann zwischen Frau v. Krüdener und der Zeherin von Prevorst steht Prinz Alexander Hohenlohe da, der durch Sebete und das Mehwunder Heilungen vollzog, auch in die Ferne; der Katholik; Priester, Domherr, Große propst, Vischof (geb. 1794, gest. 1849). Papst Pius freilich meinte von ihm achselzuckend: "Questo far' dei miracoli!" ("Das ist so ein Wundertäter!"), Katharina Emmerich aber sah auch ihn in der Vision: "Ich sah vielerlei Kranke durch sein Sebet geheilt werden, auch Menschen, die alte Sesschwüre mit schmuzigen Lumpen bedeckt trugen." Nur daß sie seltsamerweise — man begreift wohl, warum einen diese Worte so bewegen — fortsuhr: "Ich weiß jetzt nicht, ob dieses wirklich Seschwüre oder nur Linnbilder alter Seswissenslaften waren."

Man zweiselt an diesen und unberechenbar vielen ähnslichen Heilungen der nämlichen Zeit? Man zweisle nicht! Nur sei man sich klar darüber: das Wesentliche an Kraft ging von den Heilungsbedürftigen, nicht von den Wunderstätern aus. Es war in dieser unsanft zwischen den Revolutionen eingebetteten Zeit ein Überschuß an Friedensssehnsucht, an gläubigem Verlangen eine Fülle. Das sprengte vielsach die Dämme der Konfessionen, flutete über, ergoßsich ins große Staubeden, das uns "Aberglauben" heißt.

Diese Gläubigkeit bediente sich des wundertätigen Gebets nicht anders als des magnetisierten Wassers. Sie selbst trug heilkraft in sich, und wenig verschlug es, welcher Art die dem einen oder anderen gemäßen, immer aber von der Zeite

strömung nahegerudten Symbole waren.

Man wollte glauben. Man hegte in der Herzenskammer diese scheue Liebe für das Unwahrscheinliche, Widerverstandsliche. Darum fand jener Spandauer Uhrmacher Naundorss, ein vielsach Vorbestrafter, Anhänger, als er sich, ohne ein Wort Französisch zu verstehen (1832), für den aus dem Temple geretteten Dauphin ausgab. Darum das Netzgewirr von Mutmaßungen, heimlichkeiten, Gerüchten um jenen oberbayrischen Vauernburschen, der 1828 als Kaspar Hauser auftauchte und 1833 als der große Unbekannte versschied.

Man hat nicht danach zu fragen, wer Kaspar Hauser ges wesen ist. Das interessiert so wenig, wie Sinzelschicksale leider fast immer wenig von Belang sind. Aber das Serücht war um ihn, man wies auf ihn mit geheimnisvoll deutendem Finger, man glaubte in ihm den entrechteten Thronerben Badens aufgefunden zu haben.

Und damit steht man vor der andern Frage: was eine Erscheinung wie diese, gerüchtumsponnen, für die Zeit-

stimmung, die doch aus irgendwelchem inneren Bedürfnis an ihr aufflacerte, zu bedeuten hat. Woher rührt, so fragt man, die Aufbauschung des Ereignisses? Doch nur daher, weil man den Machthabern sede Schandtat zuzutrauen allzu bereit war. Was Kaspar Hauser, obsektiv betrachtet, für diese Zeit bedeutet? Man kann über die Antwort schwerslich im unklaren sein: die Selbsterniedrigung der Souveränität; die Entgnadung des Gottesgnadentums.

Zugleich spürt man die Zusammenhänge zwischen einer Erscheinung wie der Frau v. Krüdener, der die Augen für die Not der Darbenden und Unterdrückten aufgegangen waren, und dieser andern eines Kaspar Hauser, der in letzter Verwahrlosung aufgefunden war und dem (wähnte man) ein Thron gebührte. Sie stehen beide da wie Wahrzeichen eines annoch unterirdischen Seschehens.

Von Revolution zu Revolution geht es wie Windstoß durch die Stille dieser Zeit. Aur augenblicksweise, nur etwa wie eine mahnende und dann erneute Ankündigung wird es vernehmbar, schafft aber doch in allen Aushorchenden einen Untergrund von Erregung. Das ist Ursache, warum damals ein Friedrich v. Genz — sehr bewußt —, eine Luise Hensel — völlig unbewußt — ein Leben wie hinter zuges zogenen Gardinen führten.

Mitunter aber klirren die Scheiben.

Sift ein Windstoß in der Stille der Zeit. Im Zwischenreich der Reaktion gespenstert der demokratische Seist.

## Der demofratische Seift

s ist in den vierziger Jahren, und diese gefährliche Neugier — oder nennt man es erregte Besorgnis? — gilt nur einem Gemälde, das in der Berliner Kunsteausstellung hängt, einem heute verschollnen Bilde, dessen Maler man nicht einmal namhaft zu machen weiß. Aber damals, während es ausgestellt ist, wird der Plat davor keinen Augenblick leer. Frauen durcheilen die Säle, nur um hier sestzuwurzeln. Gelehrte, die sonst wenig nach Kunst zu fragen pslegen, stellen hier sich ein. Man deutet auf das Bild, man flüstert, man raunt. Kinder werden herbeigeführt, nur um diesen Sindruck sich einzuprägen. Und was stellt das Gemälde dar? Nichts als einen Wilddieb, der verfolgt wird und mit der Todeswunde in der Brust in die nahe Hütte flüchtet.

Unerklärlich die Erregung, es sei denn, daß durch den dargestellten Vorgang ein Nerv des Zeitempsindens gestroffen worden wäre. Und dem war wirklich so. Dieser Zeit, die um die Adelswillkur auf den Gütern, die harte Not der Landarbeiter wußte, die das Jagdrecht als eine fortgeerbte Willkur aus der Feudalzeit empfand, wurde dieser Wildsdieb zum sozialen Märtyrer. In die klaffende Todeswunde in seiner Brust krallte Mitleid ein. Und in dem Mitleid war Zorn.

So seltsam es klingen mag: In Deutschland ist der demokratische Geist aus Mitleid heraus geboren worden.

Caroline, damals (1790) noch Braut Wilhelm von humboldts, kehrt auf ihren Spaziergangen auf dem vaterlichen Gut vielfach in die Bauernhutten ein, und da, auf made ligem Stuhl im ftidigen Raum wird es ihr flar, daß sie mit diesen Menschen viel mehr Gemeinsames hat als mit den andern, denen aus ihrer eigenen Sphäre, die sich so hoch über jene erhaben dunken. Die eigentliche Geburt der demo-Pratischen Auflehnung aus solchem Mitempfinden und Mitleiden aber erlebt man mit Dorothea Schlegel, damals (1792) noch Dorothea Veit, die nach Rheinsberg gekommen ift, dort, am hofe des ewigen Frondeurs, des Dringen heinrich, die französische Oper mit anzuhören. hier in Rheinsberg geben ihr die Augen auf. Dies markische Dorf in der Sandwuste - Lein ganzes Dach, Leine reine Strafe, Lein ordent= lich angezogenes Kind - und nur das Schloß, in dem der Dring wohnt, der Dark, in dem er luftwandelt, die Strafen, die er befährt, wohlausgestattet, sorgfältig betreut, gepflegt - das ist's, was Emporung in ihr aufgischen läßt. "Der= dammter Aristofrate!' konnte ich mir nicht verwehren auszurufen. Es ward sehr lebendig in mir, wie ein ganzes Volk mit einem Male sich gegen die schwelgenden Tyrannen auflehnen kann, die sich ewige Symphonien vorspielen lassen, und so das Geschrei des Elends nicht horen, das ihnen sonst zu Ohren tommen wurde." Gewiß sind solche Worte, denen man ungezählte ähnlich lautende beigesellen könnte, aus einer Nachwirkung der Französischen Revolution heraus geschrieben; aber der Grundton, dies Aufflammen des sozialen Mitleids, ift deutsch. Gang abnliche Stimmung - nur diesmal in frommer Kapuze - sollte in Dorothea, zwanzig Jahre spater, das Auftommen der Maschinen und die damit verbundene Arbeitolosigkeit bes schwören.

In Fichtes Reden fteht der ftolze Satz: Die Liebe zu dem armen verwahrloften Volke sei ein unversiegbarer und alle mächtiger und deutscher Trieb.

Man erlebt es aber alsbald mit, daß dies Mitleidsgefühl als solches übermunden wird, und das tritt bei der nun heranwachsenden jungen Generation gang augenfällig in Erscheis nung. Betting bereits deklamiert dagegen. Man habe zu Mitleid schlechterdings kein Recht! Groß stehe der Unglud's liche immer dem gegenüber, der sich im hafen des Gluds mahne. Bemitleiden heiße dumm fein. Die Forderung lautet jett: "Ihr verbietet mir, mit einem armen Judenmädchen Almgang zu haben? Ich will Almgang haben mit allem, was zugleich mit mir auf dieser Welt lebt!" Allzu billig schien nunmehr das Mitleid geworden zu sein; - zumal jenes Mitleid, das sich doppelt auftischen läßt, um Broden für die hungernden zu sammeln, rief auch den hohn Goethes wach. Im Jahre 1810 im Gespräch mit Korners fagt er: "Vergnügungen (Balle, Konzerte usw.) zum Beften der Armen kommen mir vor wie eine Okonomie, wo man mit dem Abgange des Egbaren noch die Schweine füttert." So wird man denn auch frühzeitig hellsichtig der sozialen Fürsorge des Staats und der Kommunen gegenüber. Aus solchem Mitleid und solcher Mitleidsübermindung heraus schilt Arndt auf die Findelhauser. Mordergruben der jungen Menschheit nennt er sie. Verkummernde Pflanzen, Friftlinge des Todes scheinen ihm die Insassen zu sein.

In solcher seelenfrischen Überwindung des Mitleids ist nun aber auch Ruf zu neuer Pflicht. Mit dem jungen demokratischen Seist hat sich die Religiosität der Zeit auseinanderzusetzen. In der Art und Weise, wie das geschicht, ist abermals Gericht.

er die "Reden über die Religion an die Gebildeten unter ihren Verächtern" geschrieben, trug sich mit dem Plan, Nachmittagspredigten für die Ungebildeten zu halten. Schleiermacher, der Mensch, seine Sendung, sein Werk sind als Zeugen aufzurusen für die Durchdringung der Religiosistät mit demokratischem Geist.

Schon an der großen Französischen Revolution nahm Schleiermacher leidenschaftlichen Anteil, er lernte dann freis lich bald den Unterschied machen und meinte, so willkommen es jedem tätigen Geift sein muffe, in einer Republit zu leben, so febr sei vor den Landern zu warnen, wo eben eine Repus blik gemacht werde. Wo Regierungswillkur, an der es denn nun freilich nicht gefehlt hat, der Freiheit des Bekennt= nisses, sei es in Fragen der Politik, der Religion, der Wissenschaft, gefährlich wurde, stand er immer und ohne jede Rud'sichtnahme auf die eigene Stellung den Bedrohten zur Seite. Ihn focht es nicht an, in hinblick auf Schmalz, den Denunzianten, vom "Dranger des Württembergischen Verdienstordens" zu reden. Angesichts der Reaktion in Preußen wäre er für seine Derson nur allzu bereit gewesen, das Beil für Deutschland außerhalb Preußens zu suchen — nur fand er es nicht. Und nie vermochte er sich darüber hinwegzutäuschen. daß Mikgriffe der weltlichen Regierung immer auch zugleich die Religion gefährden. Der Protestantismus bedarf der freien Luft, soll er gedeihen! Im Jahre 1820 bereits beurteilte er die Lage Dreußens dank der unseligen Reaktionswirtschaft dahin, daß ein einziger wohlgezielter Angriff von

außen den gesamten Staat über den Hausen wersen würde. Und es klingt wie Abschiedsgruß, wenn er nach langem Gesspräch mit Alexander v. Humboldt — der ein Erzliberaler sei und dessen Standpunkt er nicht ganz teilen könne — die Worte niederschreibt: "Es macht mich doch oft wehmütig, nach so schönen Ansägen und Hoffnungen unsere deutsche Welt in einem so sehr zweideutigen Zustand zurücklassen zu müssen, wenn ich scheide, wie es doch höchstwahrscheinlich mein Los sein wird" (1832). Beides war in Schleiermacher, Erkenntnis und Entschlossenheit zur Tat, alle Möglichkeiten einer Versüngung der Religiosität in demokratischem Geist schienen durch ihn und in ihm gewährleistet zu sein, nur daß sein Einfluß verdrängt wurde, bevor er recht hatte wirken können.

Statt dessen ging die neue Religiosität nach den Freiheits-Priegen mit dem demokratischen Seist eine Bindung ein, welche die wunderlichsten Ausgeburten, denkbar phantastische Sefühlsverwirrungen zur Folge hatte.

Seistige Führer der radikalen Burschenschafter nach den Freiheitskriegen waren die Brüder Karl und Adolf Ludwig Follen geworden, um die sich zumal die "Anbedingten", sene Gruppe, aus der der Kotsebuemörder Sand hervorging, scharten. Diese nun predigten in ihren Liedern, die, streng geheimgehalten, von vertrauender zu schwurbereiter Hand gingen, den Tyrannenmord. Ihr Argument: der Dolch; ihre Beglaubigung aber: die Bibel. "O Jesu Christ, dein klares Wort ist: Freiheit, Gleichheit allen." Das Ideal, das sie aufrichteten: "Ein Christus sollst du werden." Denn darzüber konnte keine Täuschung sein: Wer den Tyrannenmord vollzog, der hatte den Märtyrerweg zu gehen. Erst nachdem das durchlitten war, konnte das Volk zum letzten Strasz vollzug, zu endlicher Selbstbefreiung aufstehn. Ind ganz

so, wie sie die Christussendung dem Täter ihrer Tat als Dornenkrone auf die Stirn drückten, ganz so sahen sie die von ihnen entsachte Bewegung als Fortsetzung und Vollzendung der lutherischen Resormation, als das deutsche Werk der Zeit an. "Ihr Seister der Freien und Frommen, wir kommen, wir kommen, wir kommen, eine Menschheit zu retten aus Knechtschaft und Wahn, zur Blutbühn', zum Rabenzstein führt unsre Bahn."

S ift sehr bezeichnend: Den einen und streng geheimzehaltenen Zusammenschluß ihrer Lieder stellt "Das große Lied" dar, das in scheinbarer Willkür der Aneinanderzeihung doch in wohlüberlegtem Aufbau gesichertes Fortschreiten erkennen läßt. Hier nun stehen vor dem eigentlichen Aufbruch zur rächenden Mordtat — zwei Abendmahlszlieder. Alnd so sah es wirklich in diesen Köpfen aus: In gemeinsamer Abendmahlsseier meinte man den Mord zu heiligen.

Das ift denn nun freilich wie Frate neben Schleiermachers durchgeiftigtem und beseeltem Antlit.

Was die Follen dichteten, das vollführte Karl Sand. Er ermordete Kotzebue, der in seinen Augen ein Vater-landsverräter war. Und merkwürdig: man kann sich schwer dem Eindruck verschließen, daß der Vollzieher der Tat geistig noch unter den Prosektemachern stand. Im Kreise der "Unbedingten" war Sand recht eigentlich der Diletztant.

Nie ift ein Mörder frömmer gewesen. In seinem Abschiedsbrief, den er vor der Tat geschrieben, nannte er sich ruhig, ja selig in Sott, "seit ich durch Nacht und Tod mir die Bahn vorgezeichnet weiß, meinem Vaterlande heimzuzahlen, was ich ihm schulde". "Als ein Prediger des Svangeliums wollte ich freudig dies Leben bestehen, und bei allenfallsigem

Amfturz unserer Lebensformen und der Wissenschaft sollte mir auch Gott helsen, meines Amtes treu mich zu bewähren. Aber sollte mich dieses alles abhalten, der nahen Sefahr des Vaterlandes selbst abzuwehren?" "In der Welt haben wir Angst, aber in Gott können wir diese, wie Christus (!), überwinden." Und dem entsprach seine Haltung nach der Tat durchaus. Ein gut Teil Schauspielerei: Noch im Sefängnis ließ er sich malen, im schwarzen Kleid, blutrot die Weste, die Hand unter dem Rock im Begriff, den Dolch zu zücken. Doch als ein Befriedeter starb er. Und nun das Seltsame, das dies Wolkengewirr der Gefühlsverirrungen wie Blitzstrahl durchleuchtet: Sand, der im Sinvernehmen mit seinem Gott gemordet hatte, wollte nicht, daß ein Seistlicher seiner Hinrichtung beiwohne. Aus — "Achtung vor dem Stand, der nicht dahin gehöre, wo Blut sließe".

Ein geistig Kranker? Vielleicht. Jedenfalls einer, in dessen hirn das Teutschtum, in dieser Bindung von demokratischem Ungestüm und ungeistiger Religiosität, orgiaftische Wirren angerichtet hatte. Der Dilettant der Tat.

Und hinter diesem Verirrten — die Zeit? Nach Börnes Zeugnis, der sich selber steptisch einstellte, nannten Arndt und Görres Sands Tat "groß". Jedenfalls steht fest, daß zu Sands Hinrichtung die gesamte Garnison aufgeboten wurde; daß viele, die ihr beiwohnten, tränenüberströmt heimkehrten; daß man sich drängte, Splitter des Blutgerüste und Haare von ihm zu kaufen; daß der Scharfrichter, der eine Art Freundschaftsbund mit ihm geschlossen hatte, sich aus den Balken des Schafotts ein Weinbergshäuschen erbaute, in dem noch lange Jahre später Burschenschafter geheime Zusammenkünfte abhielten.

Im Ineinander von demokratischem Geift und Religiosität stellt all das, was unter dem angemaßten Prunkschild des

Teutschtums sich breitmachte und in der Tat des Sand aufsgeiserte, die gefährliche und Kräfte zehrende Krise dar.

In dieser Zeit zwischen den Revolutionen gewann der demokratische Geift in Deutschland durchaus deutsches Gesicht.

"Glaube mir, es gibt nur zwei gute und wohltätige Dotenzen in der Welt: Gott und das Volk. Was in der Mitte liegt, taugt reinweg nichts, und wir selbst nur insofern, als wir uns dem Volke naheftellen" - so schreibt Wilhelm v. humboldt im Jahre 1813, und in diesem hingeworfenen Briefwort ift nicht nur Bekenntnis, gang wesenhaft gibt sich darin der deutsche demokratische Geist in seinem ethischen Sehalt. Demokratie in Deutschland wird zu einem Kapitel ethischer Weltanschauungslehre. Wenn Arndt in seiner Friedensrede eines Deutschen (1807) den Gedanken betont: Konnen die herrscher euch nicht verteidigen, so seid ihr die Verteidiger, seid ihr Konige und Belden, - so ift das nur Nunbarmachung der gleichen Anschauung: Gott wirkt durch das Volk: wenn nicht mittels, so eben trot der Regierung. Daß die Nation den Mut haben werde, etwas gegen die Regierung durchzusetzen, war zu der nämlichen Zeit auch humboldts Aberzeugung.

Weil Demokratie in Deutschland eine ethische Angelegens beit ist, tritt der Erziehungsgedanke scharf belichtet in den Vordergrund. hier bei diesen wahrhaften Kündern der Zeit ist das demokratische Ziel deshalb nicht auf der Spise der Polche — man möchte eher sagen, man sucht es in herz und hirn der Lehrer. Fichte steht auf. Er spricht zur deutsschen Nation, und die Erziehungsfrage ist es, auf die er das

Ta oder Nein der Zukunft setzt. Nationalerziehung! Ohne Unterschied der Stände! Betont wird, daß die höhere Ge= burt gewiß nicht die bessere Veranlagung zur Folge habe. "Wende man sich in Gottes Namen und mit voller Zuver= sicht an die armen Verwaiften, an die im Elende auf den Strafen herumliegenden, an alles, was die erwachsene Menschheit ausgestoßen und weggeworfen hat!" Ein ursprungliches Volt bedürfe der Freiheit. Sie sei das Unterpfand seines Beharrens als ursprünglich. Tiefer aber noch als von Fichte wird dieser Erziehungsgedanke von humboldt erfaßt. Bei ihm heißt es: "Die niederen Stande bedurfen au ihrer Bildung der hoberen viel weniger, sie find eigentlich selbständig, wie die Natur auch nicht des Menschen, wohl aber er ihrer bedarf." Damit ift ein lettes Wort dieses ethischen, dieses fehr deutschen demokratischen Geiftes ausgesprochen.

Dazu in humboldt das Bewußtsein, daß in der Jugend die bessere Empfindung lebe, weil sie dem Volk, dieser ewig

jugendlichen Masse, näherstehe.

Durchaus nicht auf der Spitze der Dolche schwebt dieser wahrhaft deutsche demokratische Seift. Vielmehr ist überall das Sesühl für die Notwendigkeit des Fortschritts mit einer tiesen Liebe, mit einer Liebe voll Selbstverleugnung zum angestammten Fürstenhaus verschwistert. Als Ziel all seiner Resormen prägte Hardenberg den kategorischen Latz: "Demokratische Srundsätze in einer monarchischen Regierung." Darum in Fichtes Reden zum Beschluß des Sanzen die Beschwörung an die Fürsten: Lernt eure Völker kennen! Mit der Warnung: "Sie haben Sinn für die Freiheit und sind derselben fähig; aber sie sind euch gefolgt in den blutigen Krieg gegen das, was ihnen Freiheit schien, weil ihr es so wolltet." Freilich, die Fürsten dieser Zeit machten es ihren

treuesten Anhängern schwer. Im Jahre 1813 mußte humboldt bekennen: "Bis sett ist mir keiner unter den Fürsten aufgestoßen, Bayern ausgenommen, der mir eine gegründete Hoffnung recht patriotischen Benehmens gäbe. Ihre Völker sind gewiß besser."

Ablehnend gegen den demokratischen Geift verhielt sich unter den berufenen Führern der Zeit wohl einzig Goethe. Gewiß, man tann unter seinen Aussprüchen manches her= beiziehn und dartun, daß auch er sich der Notwendigkeit einer Mündigerklärung des Volkes bewußt war. Aber es bleibt doch sehr bezeichnend und weift ins Innere der Stellungnahme - gerade die unscheinbaren Zuge pflegen verrateri= schen Aufschluß zu geben -, daß sich in den "Wahlverwandtschaften" die Freunde ohne weiteres Plar darüber sind, daß, wer Befferungen einführen wolle, die Menge nicht befragen durfe. "Alles eigentlich gemeinsame Gute muß durch das unumschränkte Majestätsrecht gefördert werden." Ein Sat, der dem hauptmann in den Mund gelegt wird, Goethes eigner Anschauung aber gewiß durchaus entspricht. Gin Sag, überaus wahr, wenn die Forderung des Werks, überaus falich, wenn die Forderung des Menschen lettes Biel ift. Aber derselbe Goethe, der Gleichheit nur fur die Toten forderte, vermochte doch, während er an der "Iphigenie" schuf, den weben Gedanken an die hungernden Strumpf= wirker im nahen Apolda nicht abzuweisen. Und Mitleid war Urquell jedweden demokratischen Empfindens in Deutschland.

So ift das Verhängnis aller geschichtlichen Entwicklung, daß die großen Seister ihrer eigenen Zeit nur mit sehr leiser, nur sehr wenigen vernehmbarer Stimme reden. Dieser Spoche zwischen den Revolutionen aber fehlte auch der Trommler auf der Sasse nicht. Er erstand ihr in Rotteck, dessen demo-

Pratisch konzipierte Weltgeschichte überaus weitgehende

Verbreitung fand.

Wie noch jeder Popularisator - wie anders sollte er sonst von den vielen verftanden werden? - fprach Rotted aus der Empfindungsweise einer überholten Zeit heraus. Seiner ganzen Veranlagung nach war er im Rationalismus des 18. Jahrhunderts stedengeblieben. Man braucht, um nur ein Beispiel herauszugreifen, nur etwa die Betrachtung ins Auge zu fassen, die er einer geschichtlichen Dersonlichkeit wie etwa Disistratus widmet, um gang Plar zu sehen. Ent= scheidend wird für ihn einem Disistratus gegenüber nur die Frage, ob man über seinem späteren segensreichen Wirken das zuvor verspritte Burgerblut vergeffen durfe? Der fchulmeisterlichen Frage wird die belehrende Antwort zuteil: "Nie wird die gesunde Philosophie die Tugend desjenigen preisen, der erft dann sie ubt, wenn die ungerechte Leiden= schaft befriedigt ift." Aber diefem Magifter Rotted brannte die demokratische Sendung im Bergen. Zu einer Kraft wurde ihm seine Beschränktheit, zu einem Vermögen seine Armut. Ru denen gehörte er, die Wiesen und Wälder, Länder und Erdteile durchstreifend, immer nur den Blid auf die eine, ihre Formel bestätigende Fundspur richten. Gang folgerichtig klang seine Weltgeschichte in die Derspektive aus: Zwischen Asien und Amerika, zwischen Willkürherrschaft und freiheitlicher Verfassung habt ihr zu mahlen, und das will besagen, zwischen Niedergang oder Aufstieg. So der Drazeptor, und viele, die auf seine Worte schwuren. Nur daß auch ein Rotted so sehr deutsch war, daß er zwar den repus blikanischen Geist forderte, ihn aber mit monarchischer Staats= form sehr wohl vereinbar hielt.

Nur die Fürsten konnten bei der tiefen Anhänglichkeit des deutschen Volks das Fürstentum in Deutschland gefährden.

Es ift aber am Horizont der Zeit all die langen Jahre hinz durch, die Kriege überdauernd, den Frieden verdächtigend, manchmal nahezu verschwindend, dann wieder greller aufzleuchtend, in der nämlichen Blickrichtung verharrend, ein feuriges Mal. Man sucht es mit Vernunftgründen wegzuzdisputieren; man schreibt die Verantwortung dafür den höheren Mächten zu; man ergreist Sewaltmaßregeln dazgegen; hilft nichts: das Flammenzeichen bleibt. Zeitweise scheint niemand darauf zu achten; zu andern Jahresläuften regt es alle Semüter auf; immer ist es im Unterbewußtsein aller, die ihre Blicke über die nächste Umgebung richten —: die Not der schlessischen Weber.

In der Schlacht von Wartenburg hatten die schlesischen Weber sich hervorgetan. Man hatte sie beobachtet, wie sie noch vor dem Sefecht sich Pflaumen gepflückt hatten. Nun, nach gewonnener Schlacht, lagen die ausgemergelten Leiber scharenweise mit durchschossener Brust unter den Obstbäumen an den Slbdeichen. Preußische Helden. Das war in den Freisbeitskriegen gewesen, und die Erinnerung an die Tat war noch nicht erloschen, als man es für geboten erachtete, das preußische Militär gegen die Hungernden, wider ihre Peiniger Aufgestandenen zu führen.

Hier nun wurde der demokratische Seist im Namen dessen aufgerusen, was ihm in Deutschland recht eigentlich zur Sesburt verholsen hatte, im Namen des Mitleids. Hier handelte es sich nicht mehr um Verfassungsfragen, bei denen sedweder über ein Mehr oder Minder der Volksbeteiligung an der Regierung zu verhandeln bereit sein mochte. Hier aber war — eben weil er die zugesagte Verfassung schuldig geblieben war — nur einer verantwortlich: der König von Preußen. Segen ihn stand das Mitleid auf.

Die schlesischen Weber hungerten weiter, aber sie fanden

nicht nur ihr Sedicht, sie gewannen sich auch ihren Dichter. In die Stille der Zeit sprach Heine sein Sedicht von den schlesischen Webern hinein. Man weiß nicht: ist das noch die Stimme der Romantik, oder ist nur einer schrillen Stimme des Tages diese seltsame Resonanz aus Lüften und Wolkenzgebilden gegeben? "Deutschland, wir weben dein Leichentuch. Wir weben hinein den dreisachen Fluch — / Wir weben, wir weben!" Und hier nun fand sich der Vers, in dem gleichsam die beiden greisenden Hände der Demokratie — einer annoch gut bürgerlichen Frauensperson, deren eine Hand nach Verfassung, deren andere nach sozialer Hilfeleistung auszgestreckt war — ineinander krallten: "Sin Fluch dem König, dem König der Reichen, / Den unser Slend nicht konnte erzweichen, / Der den letzten Groschen von uns erpreßt / Lind uns wie Hunde erschießen läßt — / Wir weben, wir weben."

Das war nicht mehr die Stimme des Trommlers in den Sassen, der eigentlich nur ein wohlmeinender und herzlich gutmütiger Magister war. So war wie einer jener gefährelichen Naturlaute, die zu Zeiten des Wetterumschwungs zwischen himmel und Erde vernehmbar werden.

us einem Branntweinladen taumelt ein Betrunkener, vernimmt den Kanonendonner zur Feier der Sinnahme von Paris und ruft aus: "Da hört ihr's, der Krieg ist vorsbei, die Adlichen haben gesiegt." Varnhagen erzählt die Anekdote, um beizufügen, der Kerl habe eigentlich die tiefste Staatseinsicht bewiesen. Denn immer sei in Deutschland nach allen großen Kriegen — vom Dreißigjährigen, zum Siebensjährigen, zu den Freiheitskriegen — die Aristokratie wieder mächtig geworden.

Das eben war es, was senem Bild mit dem zu Tode getroffenen Wilddieb den Stachel verliehen hatte: In dem Mitleid mit dem armen häscher war der Zorn wider das Adelsregiment gewesen.

In den Freiheitskriegen scheint das Verhältnis der Offiziere, in denen man doch noch großenteils Vertreter des Adelsstandes zu sehen hat, zu den Gemeinen durchaus gut gewesen zu sein. Philipp Deit schrieb im April 1813 an seine Mutter: "Nichts ist erfreulicher, als das Verhältnis der Offiziere zu den Gemeinen zu sehen und zu hören, mit welcher Liebe einer von dem andern spricht." Dielleicht war auch dies mit eine Ursache dafür, daß das preußische Beer, just zur Zeit der Schlacht von Belle-Alliance, von Wellington, dem Hochtory, als republikanisch empfunden wurde, eine Auffassung, die sich, zumal in öfterreichischen Kreisen, bis tief in die Reaktionsepoche hinein erhalten hat. Nach den Freis beitokriegen aber trat der Umschwung bis zur Umkehrung ein. Man vergegenwärtige sich: Die Zeit lag nicht eben weit zurud, daß frangofische Emigranten aus ftolgadligen Familien in Deutschland ihr Brot als Tanglehrer, Daftetenbader, Köche, Friseure, Fechtmeifter in burgerlichen Kreisen gesucht batten: der Nimbus der Vornehmheit, der Anspruch auf Dienstwilligkeit war damit geschwunden; die wirtschaftlichen Derhältnisse hatten sich mit nicht wegzuleugnender Deuts lichkeit stärker als alle Vorrechte der Geburt erwiesen. Das mußte auch dem deutschen Adel bei einigem Nachdenten die Augen geöffnet haben. Nun aber nach den Freiheitskriegen glaubte der Adel, von den Fürsten darin unterstützt, seine Ansprüche erneut und in erhöhtem Maße geltend machen zu konnen. Sigene Sitze bei den Standetagen; Datrimonials gerichte und gutsherrliche Polizei; uneingeschränkte Bevorzugung im Militar- und Zivildienft; Ausschluß der Burgerlichen von den Höfen; vielfach Adelslogen in den Theatern; Adelkasinos; dazu erneute Misachtung unstandesgemäßer Arbeit und der Mesalliancen mit einer "Demoiselle" —: stärker denn je machte sich nach den Freiheitskriegen der Adelshochmut auch im täglichen Verkehr, auch in der dienstelichen Begegnung mit Vürgerlichen fühlbar, — nur daß dies alles in ebendieser Spoche zwischen den Revolutionen bereits zu einem Spiel geworden war, das der Adel ohne rechtes Vertrauen auf sich selbst, das Vürgertum ohne sonderlichen Glauben an die vermeintlichen Vorzüge und Vorrechte des Segenspielers fortsetzte; ein eingefrorenes Sewohnheitsspiel.

Ein in der geschichtlichen Entwicklung oft zu beobachtender Vorgang: Institutionen, aus denen der lebendige Geist gewichen ist, bestehen gleichsam durch die Schwere der Materie fort. Mit einem andern Bild: In lebendiger Landschaft ist auch Ruine.

Aus dem Sefühl des längst ergangenen Spruchs, gegen den man nur sehr aussichtslose Berufung einlegen könnte, spottete ein Pückler-Muskau: "Laßt dem armen ausgedienten Adel seine Poesie, das einzige, was ihm übrigbleibt. Shrt

das schwache Alter, Spartaner!"

Das Verhalten des Adels selbst in dieser Zeit zwischen den Revolutionen schildert Alexander v. Sternberg, einer von denen, die noch beobachten, während ihnen der Strickschon um den eignen Hals gelegt wird, in zwei Grenztypen, zwischen denen man sich denn die Fülle der Abschattierungen so oder anders vorstellen mag. Er weiß von einer ungarischen Gräsin, die vor dem Abteil I. Klasse steht und die, trotzdem ihr Reisegepäck, auch ihr Reisewagen, bereits in dem Zuge verstaut ist, ihre Dienerschaft Unterkunft gefunden hat, nicht zu bewegen ist, einzusteigen. Irgend etwas von Tabaksgeruch ist ihr aus dem Abteil entgegengeschlagen, trotzdem

längft kein Raucher mehr darin weilt. "Wie?" ruft sie aus, "ich soll hier sitzen, und ich weiß nicht, wer da vorher gessessen? Ich ersticke vor Verdruß und Stel! Ich will nach Hause, ich will nicht reisen." Die Vollblutaristokratin, die mit der neuen demokratischen Srrungenschaft der Sisenbahn nichts zu schaffen haben will: Zeitmumie, mit "trotzigem Sesichtchen, eisensessen Stirnchen, flammendem Augenpaar". Und anderseits ein alter preußischer Oberst, Aristokrat bis in die Fingerspitzen, der ein Nachtleben führt, nächtens auch seine Spaziergänge unternimmt. Si ist in den Tagen der Revolution. Mit einem tiesen Seuszer steckt sich der alte herr eine riesengroße schwarzrotgoldene Kokarde an seinen Hut, und da Sternberg dergleichen zu tun sich weigert, verz zichtet er auf dessen Begleitung.

Solche Unsicherheit in der Haltung, die vielleicht nichts als ein leichtes Nervenzucken in der Zeitphysiognomie bedeutet, ift, sei es in anderer Weise, auch in dem Bürgertum

hemerthar.

Man kann nicht sagen, daß sich das Bürgertum damals Freiheiten erkämpft hätte; der Ausdruckwäre unangebracht. Das Bürgertum hatte Karriere gemacht.

Sanz wesentlich für die Zeitphysiognomie, daß es seit 1803 in Deutschland, seit 1810 in Preußen nunmehr auch Orden für Bürgerliche gab. Weiteres Zeichen der gleichen Entwicklung, daß Bürgerliche den Subskriptionsbällen im Konzertsaal des Berliner Opernhauses beiwohnen dursten, woman gegen eine Sintrittsgebühr von einem Thaler 16 Grosschen den Rundgang des Hoses mitansehn konnte — ein für damalige Seldverhältnisse sehr ansehnlicher Sintrittspreis —, von dem "König der Reichen" hatte heine gessprochen. Charakteristisch auch, daß der hohe Beamte, zus mal wenn er ein Adeliger war, sich damals gern sehr bürgers

lich gab. Allen voran der Oberpräsident von Westfalen, der Freiherr Ludwig von Vincke, der, ein ganz hervorragender Verwaltungsbeamter, im blauen Kittel, den Knotenstock in der Hand, die Pfeise im Munde, seine Provinz zu durchs wandern pflegte, den Bürgerss und Bauersmann glauben zu machen, er sei seines Standes und mit dem Kleid der Gleichheit, selbstverständlich an sich unvergleichbar, zu bes glücken. Kein Zweisel, daß das Bürgertum Karriere gemacht hatte.

Co war zugleich zu einer uniformen Masse geworden, oder, da das Wort Schattierungen verwischt, auftatt ihnen Umriß zu geben: Die Gruppen im Burgertum waren in ftandige Bewegung zu= und durcheinander geraten, und das erregende Dringip bief Besit, bief Geld. Es ift die Zeit, da sich die großen Vermögen zu bilden, die vielen ins Drole= tariat hinabzugleiten beginnen. Im Jahre 1821 macht Rahel die Beobachtung, daß mit dem Ansehn des Adels auch das der Gelehrten geschwunden sei. Es sei allzu bekannt, daß eine Menge Leute gelehrter seien als die den Titel Doktor Führenden. Die Bildung breite fich aus. Und dafür hat Rabel den denkbar treffenden Ausdrud: Nicht vom Geift, vom Körper der Zeit musse man in hinblid auf solche Vorgange sprechen. Und diese innere Entwidlung findet die außere Beglaubigung; mehr als das; man greift zu dem Mittel, die bereits vorhandene Bewegung zu beschleunigen: Seit 1819 werden für das aufftrebende Bürgertum und in bewußtem Gegensatz zu der bislang allein anerkannten Gelehrtenbildung in Dreußen Gewerbeschulen eingerichtet.

Die Mode trug das ihre dazu bei, die Standesunterschiede zu verwischen. Sie kleidete die gesamte Frauenwelt in den gleichen billigen Kattun, sie ersann sich die Konfektion, den teuren Schneider zu ersetzen. Nicht zufrieden damit, die Menschen einigermaßen gleich angezogen zu haben, öffnete sie ihnen auch die gleichen Vergnügungsstätten. Zumal die Verliner Konditoreien wurden wichtig für die Verwischung der Standesunterschiede: hier saß der Adlige neben dem Kaufmann; hier las man die vielen ausländischen Zeitungen; hier diskutierte man fleißig demokratischen Geist.

Aber gerade weil das Bürgertum Karriere gemacht hatte, war es, nicht anders als der Adel, in seiner inneren Haltung unsicher geworden. Die "Faust" Aufführung im Berliner Schauspielhaus (1838) "chokierte". Man fand es sehr unsanständig, in Gegenwart des Hoses das Flohlied mitanhören zu müssen. Höchst charakteristisch aber wird eine Beobachtung Varnhagens, der (1838) notiert, es werde gebräuchtlich, daß eine Dame, die abends nicht allein über die Straße gehen wolle, sich von ihrer Magd abholen lasse; deren Shrebarkeit also aufs Spiel seze, um die ihre zu wahren. So das Urteil des Moralisten. Der Gesellschaftspsychologe wird sagen: Das Vürgertum wollte sich vornehme Haltung geben, verfügte aber über die Mittel dazu nicht (Bedienter und Wagen), fand auch nicht den Stil.

Auch das nur wie leichtes Nervenzuden in der Zeitsphysiognomie.

es entsteht in dieser Spoche etwas, das man patriars chalische Demokratie nennen möchte.

Bezeichnend dafür werden zwei Seschichten: Caroline v. Humboldt erzählt (1816) von dem jungen preußischen Leutnant Plewe, der sich beim Könige zu melden hat und auf dessen Frage, wie es gehe, mit "Schlecht" antwortet und, dieserhalb weiter befragt, dem König auseinandersett, daß

der Landmann gedrückt, das Versprochene nicht erfüllt, der Name des Herrschers mißbraucht werde. Das alles in miliztärischer Haltung, und der König hört es mit an. Und Dorosthea Schlegel weiß von dem französischen Sefangenen, der, dem österreichischen Srzherzog vorgeführt, diesen beständig mit "Citoyen" anredet. Man macht ihm nachher deshalb nicht eben gelinde Vorwürfe, und er sagt: "Ich weiß, daß der Prinz nicht "Citoyen" ist, aber ein armer Sesangener tut eben alles, um seinem Sieger zu schmeicheln." Man verzgegenwärtige sich die Sestalten, und sie werden zu grellzfarbigen Figurinen auf dem Bilderbogen der Zeit.

Man befragt die Anekdote, die Zeitstimmung vor der herannahenden zweiten Revolution zu ergründen, und immer ist
in ihrer Antwort der Hinweis auf diesen ganz eigentümlich patriarchalisch-demokratischen Seist. Wieder ist es zeitdeutend, daß eben damals das Bild des deutschen Michels
in der Karikatur — er tauchte zuerst auf dem Titelblatt
der Heidelberger Sinsiedlerzeitung als Symbol des von den
Romantikern bekämpsten Philistertums auf — die bekannte
Darstellungsweise des gutmütigen Trottels mit der Nachtmütze über den Ohren gewann.

Mit spigem Griffel notierte Varnhagen, hämisch und bestümmert zugleich, und man hat bei ihm die Auswahl:

Zwei Bürger stehen vor einem Vildnísladen und bestrachten die Porträts des verstorbenen und des regierenden Königs (1841): "Zwei selige Könige." "Wie das?" "Der hochselige und der redselige." — Es spuke in Sanssouci. Friedrich II. gehe dort ohne Kopf umher (1841). — "Wie kam in der Nacht vor dem Ordenssest Feuer aus auf dem Schlosse?" "Man hatte zuviel arme Ritter backen wollen." Nach der Erörterung des sozial-ritterlichen "Schwanen-ordens" sindet man an einem Portal des Gartens von

Sanssouci den Anschlag: "Zum Schwanenwirt". — Karis Patur Friedrich Wilhelms IV.: Er hat in der Rechten ein Dapier, worauf Order steht, in der Linken eins mit Konters order, auf seiner Stirn liest man Désordre (1844). — Die Terrasse vor dem Schloß, wo die russischen Pferde stehn, wird vom Volkswitz "der Hengstenberg" (zu Unehren des Führers der Orthodox-Klerikalen) benannt. — "Man hat hier gleich den Witz gemacht, nun werde es an der Börse besser werden, da der König den Berlinern soviel "vorsschießen" lasse."

Was will das alles besagen? Man nimmt sich selber in seinem demokratischen Aufbegehren nicht sonderlich ernst, sehr viel weniger aber den Träger der Regierungsgewalt; gutmütige Bosheiten, patriarchalische Demokratie.

And aus dem gleichen Boden erwächst fast ausnahmelos die gesamte freiheitliche Kunstdichtung der vierziger Jahre. Sie deklamiert. Sie gefällt sich recht eigentlich in einer "Rolle". Sie lebt des Vorrechts, daß ihr der Karl Sand, der Dilettant der Tat, ausbleibt. Sie endet füglich und aus tief innerlicher Bestimmung in der Audienz des Dichters Herwegh bei Friedrich Wilhelm IV., dem "Romantiker auf dem Throne der Casaren".

So und nicht viel anders hatte eines Tages Gabriele von Bülow, Gattin des preußischen Gesandten am Londoner Hofe, dem König von England ihre Begeisterung für Dersfassung vorgeschwärmt.

Freilich, es schrillen auch andere Tone hinein. Wenn bei dem Leichenbegängnis des herzogs Karl von Mecklenburgstrelit in Berlin in den Straßen "Hurra" gerufen wird und das Wort laut wird: "Gott sei Dank, daß der hund tot ist" (1837), so ist da wenig mehr von Patriarchalität zu spüren. Und wenn eben damals das Studentenlied den Vers

gewinnt: "Wer die Wahrheit kennet und sagt sie frei, / Der kommt nach Berlin auf die hausvogtei!" so scheint damit ein Fazit gezogen, das jede weitere Rechnung überflüssig macht.

Lette Antwort hat hier die geschichtliche Entwicklung gesprochen.

Sehr viel wichtiger als die Revolutionsliteratur war die Volksdichtung geworden, die eben damals in den Märchen der Bruder Grimm und in "Des Knaben Wunderborn" der Arnim und Brentano erneut zu Allgemeingut ge= worden war. Denn hier mar Besitz, mas dort gefordert wurde. hier war Natur, was dort nur Deklamation. hier war in Selbstverständlichkeit, was dort nur Wunschverlangen. In diefen Marchen gab es nur den Konig und das Polt. herrschte Gottesgnadentum des Konigs, fo gedieh nicht minder Gottesgnadentum des Volks. Jede Erfüllung lag im Bereich der Bande. Nichts hinderte den linkischen Bauernbuben, Erbe des Throns zu werden, sofern er nur nicht gar zu abgeneigt mar, die blondhaarige Prinzessin beimzuführen. Die aber miteinander auf den Thron zu sigen kamen, die hatten füglich vorher miteinander die Ganse gehütet. Und nicht viel anders in dem Volkslied. Wer sich als handwerksbursche auf die Wanderschaft begab, dem gehörte die Welt. Jugend war Glud; Arbeitstüchtigkeit fand höchsten Lohn. Und wo nur irgend das Abenteuer am Wege festhielt, da war auch heimat.

Aus dem Mitleid war der demokratische Geist in Deutsch= land erstanden; er hatte sehr deutsches Aussehn gewonnen; er war gedanklich erstarkt; er war durch die Gassen getrom= melt worden; er hatte deklamiert; ein Widerschein am Horisont hatte ihn nicht zur Ruhe kommen lassen —: Wichtiger als all das ift vielleicht, daß er, abseits seder Forderung, im Bewußtsein aller derer, die zu gewinnen, wie derer, die zu verlieren hatten, zu einer Selbstverständlichkeit geworden war, die da am überzeugendsten zutage trat, wo zu sedweder Überredung Anlaß und Möglichkeit sehlte: in den bildenden Künsten.

Wenn Schinkel in dieser Zeit sein Museum baute, so war er sich sehr bewußt, der Allgemeinheit dadurch zuzuführen, was bislang ausschließlicher Besitz der wenigen gewesen war. Ein heiligtum der Kunft fürs Volk, eine weltliche Andachts= ftatte für alle zu schaffen, war ihm im Sinn; beeindructe seine Phantasie; gebot seiner zeichnenden hand. Wo er berufen war, in fürstlichen Dalaften neue Gesellschaftsraume einzubauen, diktierte ihm der Begriff der neuen zwangloferen Geselligkeit. In den Salen des Palais Pring Albrecht (1829) verzichtete er deshalb grundsätlich auf Säulenstel= lungen und auf ftart ausladende Gliederung. Den heiteren, den ansprucholoseren Sindruck zu erzielen, rief er sich für die Wandflächen die Malerei zu hilfe. Man erfährt aus seinen eigenen Aufzeichnungen, wie sehr es ihn innerlich bes schäftigte, daß der Erbauer des Strafburger Münfters die Plattform weltlicher Vergnügung vorbehalten hatte, und schon ihm wurde der Anblick der gewaltigen Industriebauten in England (1826) zu einem Punftlerischen Droblem, das in eine demokratische Kunfterfassung hinüberwies. Er bereits erlebte innerlich die Fabrik als Raumaufgabe.

Nicht viel anders in der Malerei. Ludwig Richter hat einmal in seinen Tagebuchaufzeichnungen (1825) gescholten, daß eben dadurch, daß die Erwartungen des deutschen Volkes von den Fürsten nicht erfüllt worden seien, die deutsche Kunft entdeutscht worden sei — derselbe Ludwig Richter, den man den deutscheften der deutschen Maler genannt hat. And wirklich! Sein Name bedeutet das Wiesdererstehen der deutschen Volksdichtung in Zeichnung und Malerei. Wovon man sprach, dies Sottesgnadentum des Volks ist in seinen Bildern. Sänseliesel oder heimliche Prinzessin? — recht weiß man's nie. Man kan bei ihm von Innigkeit und Bescheidung sprechen, aber diese Innigkeit und Bescheidung ist zugleich gemütsrevolutionär.

Aus Mitleid geboren, erhielt der demokratische Seist in Deutschland auch apostolische Sendung. Dieser Zeit zwischen den Revolutionen ersteht das, was man Semütsprotestanztismus nennen möchte. Dabei ist es unwesentlich, daß er mindestens in dem Grade, in dem er sich gegen den Dapst wendete, den Herrschern und herrschenden Klassen abhold war; sehr wichtig, wofür er protestierte: Für das Sotteszgnadentum des Volks.

Das Merkwürdigste bleibt — und weil die Feststellung so überraschend, beruft man sich nicht ungern auf Ludwig Justis bis auf die wörtliche Bezeichnung übereinstimmenden Eindruck: Caspar David Friedrich, der gedanklichste der deutschen Maler, hat "demokratische Bäume" gemalt.

Man sindet sie vornehmlich auf zwei Gemälden, die in der Verliner Nationalgalerie hängen, dem Bild des versschneiten Friedhofs und der Harzlandschaft. So sind Sichen. Sie sind der Krone beraubt. Gedrungen, knorrig, mächtig die Stämme, aber das Gezweig verkümmert. Väume, denen man es ansieht, daß sie hart um ihren Vestand haben ringen müssen, allen Wetterunbilden ausgesetzt waren, nicht zu ihrem Vaumrecht kamen. Unschöne Väume, wenn man so will, Vaumproletarier. Aber sie zeugen von gesteigerter Kraft. Predigen das Gottesgnadentum der Unterdrückten.

Zeugen für einen Schöpfer, der am härtesten züchtigt, wo er am reichsten liebt.

Und damit steht man am Ende. Der Kreislauf ist besschlossen. Aus Mitleid entsprungen, hat der demokratische Geist in Deutschland zu jenem Snadentum heimgefunden, das über der Sewalt der Fürsten ist; vom "König der Reichen" zum König der Armen.

Noch wird man sich dieser demokratischen Bäume in ansderem Sinne bewußt bleiben müssen. Diese Zeit zwischen den Revolutionen schuf sich im Baum ihr Symbol.

## Das Goethe=Erlebnis

🗫 s ift im Jahre 1823. Wilhelm von Humboldt hat oethe in Weimar aufgesucht und ihn arg leidend angetroffen. Goethe gibt ihm die Marienbader Ele= gie, in die bislang noch niemand Einblick nehmen durfte, in seiner eigenen handschrift, "sehr zierlich und sorafältig außerlich in Band und Dapier behandelt". humboldt lieft, er ift nicht nur entzudt, sondern über alles Beschreiben erstaunt. Das Gedicht scheint ihm nicht nur das Schonfte, was Goethe je gedichtet, zu erreichen, sondern vielleicht zu übertreffen. Schließlich kommt es zum Abschiednehmen, und Goethe liegt nun doch arg danieder. Da, im Schmerz des Doneinandergehens, kuft ihn humboldt auf die Stirn. "Ich kann nicht leugnen, daß ich mit wahrer Wehmut von ihm geschieden bin. Ich habe seine noch immer sehr schone Stirn. die so das Bild seines freien, weiten, unbegrenzten Geiftes entfaltet, mehrere Male, da er eben saß und ich ihn nicht aufstehen lassen wollte, gefüßt, und ich zweifle, daß ich ihn je wiedersebe. Es geht unendlich viel mit ihm dabin, meinem Glauben nach mehr, als je wieder in deutscher Sprache aufstehen wird." Der humboldt, der dies geschrieben, ift nicht mehr preußischer Gesandter in Daris oder in London, es ift, als ware er, sich also niederbeugend und Goethes Stirn Puffend, affreditierter Gesandter der Zeit bei einem der Zeitlosen.

Dieser Spoche zwischen den Revolutionen wird Goethe zu lebendiger Erfahrung. Das geschieht, wie es denn nicht anders sein kann, im heftigen Widerstreit der Meinungen, im Kamps. Auch hier erwirdt sich Krieg in verzweiselt ans gesochtener Eroberung Besitz.

In seiner "Romantischen Schule" hat Heine, als Mitbezteiligter, die Tragikomödie des Kampses um Goethe gezschildert, ein leidvoll Spottender. Den Nachgeborenen mußes gegeben sein, über die Arena und die Steinwürfe der darin Kämpsenden hinaus, den Horizont der Zeit — in solzcher Sonnendämmerung — zu ermessen.

In bewunderungswürdig klarer Sinsicht hat Heine bereits erkannt, daß das 18. Jahrhundert als solches zur künstlezischen und menschlichen Erscheinung Goethes kaum Stellung gewonnen hatte. Für "Gög von Berlichingen" hatte sich eine vaterländisch gesinnte, für "Werther" eine empfindsame Jugend begeistert, aber man hatte den "Gög" doch nur hinzgenommen als einen der vielen dramatisierten Ritterromane der Zeit, man hatte über dem "Werther" geschwärmt und die Berechtigung des Selbstmords erörtert — für die künstelerische Wollendung der Stoffgestaltung, diese Wahrheit über die Wirklichkeit hinaus, diese seelische Klanggebung, hatte man kaum Empfindung und Sinn besessen. Und dann hatte Goethe geschwiegen, oder war doch den vielen ungezhört geblieben, und Wieland hatte dem breiten Lesepublizkum laut und spannend, ergögend und belehrend erzählt.

Der suchenden, seelisch beeindruckbaren, für zarte Schwinzungen empfänglichen Zeit zwischen den Revolutionen erwuchs der Kampf um Goethe, auch darin hatte heine recht gesehen, aus scheinbar zufälligem Anlaß. Den bot das Erscheinen der untergeschobenen Fortsetzung des "Wilhelm Meister", iener "Wandersahre" (1821), die den Pastor

Duftkuchen zum seelsorgerisch beflissenen Verfasser hatten. Die falschen "Wandersahre" machten Aufsehn, durch sie wurde die Streitfrage ins breite Publikum geworfen, wer denn nun eigentlich größer sei, Schiller oder Goethe?, eine Fragestellung, wie eingeboren in dies Deutschland der Vielzstaaterei und der Zollschikanen.

Solcherart das Signal zum Kampf. Alsbald marschierten drei getrennte Heerhausen mit wildem Setümmel wider Soethe auf: Jene Romantiker, die zum Katholizismus überzgetreten waren; die protestantische Orthodoxie; das revozlutionär gestimmte Jungdeutschland. Die beiden ersten Grupzpen unter dem geeinten Heerruf wider den "Heiden"; die lettere wider den "Fürstenknecht". Siner, der eine Zeitlang mitgetan hatte, derselbe, der die Tragikomödie dieses doch sehr notwendigen Kampses geschrieben, Heinrich Heine, unter dem bitteren Bekenntnis: "Aus Neid."

Das Verständnis für Goethe als kunftlerische Dersonliche keit war im Kreise der Jenenser Romantik erstanden. Goethe hatte diese jungen Leute, in seiner Art und Abstand mahrend, zu sich herangezogen, hatte sie nachher, als ihre Religiosität aufdringlich wurde, recht unsanft von sich abgeschüttelt. Innerhalb der Romantik nun war das zentrale Goetheproblem von allem Anfang ander "Wilhelm Meister" gewesen. Im "Wilhelm Meister" hatte man die Kunft der Menschen- und Schidsalsgestaltung bis in die Tiefe erfakt, den Roman als solchen aber — eben aus romantischer Lebensschau heraus — als "Candide gegen die Poesse" (Novalis) empfunden. War Dorothea Schlegel dazu aus= ersehn, der späteren latholisierenden Richtung innerhalb der Romantik die geistigsgeistliche Munition in dem Kampf wider Goethe zu liefern, so ist ihre Stellungnahme pon pornherein durch eine Tagebuchaufzeichnung über den "Meifter"

gekennzeichnet, in der sie das Buch als meift verehrtes, immer wieder gelesenes bezeichnet - das ihrer innersten Natur dennoch so gerade entgegengesett sei, daß sie nur fagen tonne, sie verstehe es nicht. Und Goethe selber mache ihr denselben Sindrud wie der "Meister". Die sich solcherart außert, ist aber noch die unerlöste Dorothee. Die in den Schoß der Kirche Aufnahme Begehrende gibt bereits 1805 das Stichwort vom "fachfisch-weimarischen Beidentum" aus. Im weiteren Verlauf ihrer Entwicklung wird Goethe zu dem, der (1813) vorm außeren Feinde flüchtet, um seine ganze Seele dem inneren Feinde preiszugeben; zum "alten Pindischen Mann" (1816), "platt und bierbrudergemein". Zum Teil spricht selbstverftandlich auch hier der Neid, wenn auch nicht ein Aufbegehren in Dorothee selbst, sondern ihr hochgefühl für Friedrich Schlegel den Giftstoff lieferte. Immerhin, von folchen Invektiven zu Brentanos Brieffat an Luise Bensel: "Du willft dem Leben seine Sinnlichkeit nicht gonnen: - versage sie Dir, dann haft Du mehr getan, als alle Goethes geschadet haben", ist der Weg noch weit. Denn aus Brentanos Worten fpricht ein Unverftand, herausfordernd und zugleich lähmend, spricht mit heiserer und ge= spenstischer Stimme der geistige Tod.

Wortführer der Protestantisch=Orthodoxen in der Fehde mider Goethe war jener hengstenberg, der wie jedwedes auch dieses geistige Prinzip in seiner "Protestantischen Kirzchenzeitung" zu bekämpsen berusen war, und dessen Name, in solcher Verbindung wieder auftauchend, nun freilich die Erinnerung an den Verliner Volkswiß von der Rampe am Königlichen Schloß mit den darin untergebrachten russischen Pferden, diesen anderen "hengstenberg", herausbes schwört. Diesem hengstenberg nun entstand, aus etwas ans derer, doch verwandter, man kann füglich nicht sagen "geis

ftiger" Provenienz in Wolfgang Menzel der Mitstreiter, einem Mann, der aus den dunklen Revieren des "Teutschtums" kam und zeitlebens darin verharrte. Wolfgang Menzel wird in seiner Fehde wider Goethe von heine ein Aufwand an Sprit zugestanden, der eines besseren Zwecks wert gewesen wäre. Habe Friedrich Schlegel gemeint, daß "Goethes Poesie keinen Mittelpunkt habe", so sei herr Menzel noch weiter gegangen und habe gezeigt, daß Goethe kein Genie sei, sondern nur ein Talent, und habe Schiller als Gegensatz dazu gerühmt — womit man denn wieder bei Pustkuchen, dem Zollhaus und den Beamtenschikanen angeslangt wäre.

Dazu die Fronde des "Jungen Deutschland" wider den Fürstenknecht. Wortführer wird hier Börne. Er schreibt einmal (1819) im vertraulichen Brief: "Seine Bilder kalt wie Marmor, seine Empsindung nur künstlerisch, so vornehm lächelnd, so herablassend zu den Sefühlen unserer niederen Brust! Ich habe ihn nie leiden können. In seinem "Werther" hat er sich ausgeliebt, abgebrannt, zum Bettler geschrieben." Im "Tasso" sindet er den ganzen Goethe "mit aller seiner Größe und aller seiner Niedrigkeit". "Nur künstlerisch"—: daß es darüber hinaus keine Steigerung gebe, weder im ethischen noch im vaterländischen Sinne, sondern nur eben ein Darunterzurück, das mußte bereits Heine dem Mitzkämpfer aus leichtsinnigeren Jugendtagen, als es ihm ums Wesen der Kunst ernst geworden war, ankreiden.

So viele Stimmen, so viele Torheiten, scheint es. Und dennoch: all diese schwächlichen Zwiste stammten aus starken Charaktergegensägen — Kampf war erforderlich, um den melodischen Frieden Goethes dieser Zeit zu sichern. Mit der Erkenntnis solcher Notwendigkeit erhellt sich der Horisont.

In seiner Selbstbiographie spricht Grillparzer von dem Soethe, der sich von der Doesse ab- und den Wissenschaften zugewendet habe und deffen hervorbringungen, da er seine Warme in zu viele Richtungen verteilt habe, lau oder kühl oder, der Antike zugewendet, manieriert geworden seien. Er habe der damaligen Zeit Empfindungsmattigkeit mitgeteilt. Und Charlotte Stieglitz notiert einmal in ihr Tagebuch, Goethe ftehe in seiner letten Periode dem Dublikum wie ein absoluter König gegenüber. Keine Kammern. Jean Paul und Schiller seien durch Bergenskammern mit dem Volk vereint. - Und das ift derfelbe Grillparger, der wie ein Kind in Tranen ausbricht, als ihn Goethe bei der hand nimmt, um ihn in sein Shaimmer zu führen; dies dieselbe Charlotte Stieglitz, die schon in jungen Tagen den Versuch gemacht hatte, der Ottilie und dem Eduard der "Wahlverwandtschaften" durch Nahrungsverweigerung nachzu= fterben.

Alnd damit begreift man: Literatur ist ein ewig Junges, das sich in seinen Zielen, Forderungen und Widerständen nicht nur mit jeder Generation, auch mit jeder geschichtlichen Wendung, auch mit den Temperaturschwankungen der Stimmungsbildung immer wieder, und im Gegensat zum eben Dagewesenen, erneut. So auch damals. Alnd dieser Literatur des Tages gegenüber, sie in Firnenhöhe überzragend, scheinbar erstarrt, dem Wandel trozend, unerreicht und unerreichbar, gebietend und in dem Gebot lähmend: Goethe. Es mußte Kampf sein. So nur begreist man, daß selbst ein Gervinus, der gewiß künstlerisch Sinsichtigen einer, aus dem Gefühl für die lebendige Literatur des sich wanz delnden Tages heraus die Grenzlinie zwischen dem jungen und dem alten Goethe ziehen mußte, daß ihm der junge, sich als ein in Entwicklung Besindlicher, näherstand; daß

auch bei ihm Klage um den gealterten Goethe war. Goethe war dieser Zeit zu einer harten und schweren Aufgabe gessett. Sie hat sie sich gelöft.

Indem sie die Losung erzwang, fand sie tiefer in ihr eigenes Innere hinein. Schuf sie sich seelisch Stil.

7 an erlebt es mit Philipp Otto Runge, dem Maler It der Romantik, daß er sich aus seiner, eben damals neuerstandenen Religiosität heraus zu Goethe in Widerspruch setzt und namentlich am "Faust" und dem vermeint= lichen Dochen auf die menschliche Kraft Anstoß nimmt; dann (1803) Goethe perfonlich kennenlernt, sich Blid in Blid mit ihm mißt; und schließlich, nicht zum wenigften durch die "Farbenlehre", gang in den Bann gerat - ein Schidfal, das viele der Namenlosen so oder anders auch an sich erfahren haben mogen. Der am Zeithorizont befremdend, unzugänglich, graniten aufragte, erwies sich nun doch als Magnetberg. Wenn Fanny Mendelssohn einmal (1828) schreibt: "Dieser ist bestimmt, das Los eines Menschen nach jeder Richtung bin aufs vollkommenfte zu erfüllen, und da er nicht vor dem ,Werther' gestorben ift, kann ihm das höchste mögliche Alter nicht entgehen" - fo fühlt man: Goethe ist hier bereits als ein geistig Organisches in schidsalhafter Bedingtheit begriffen. Gin Darüberhinaus gibt es kaum noch. Es bilden sich zugleich kleine Goethes girtel, zumal unter den Wiffenschaftlern der Berliner Unis versität, in denen das Wert Goethes andächtig aufgenom. men wird, und von den Grimm und Savigny zu den Schelling und Begel ist Weitergeben treu gehüteter Tradition. Der verständige Alexander von der Marwig erkennt in

Soethes Prosaaussäten bereits höchste Muster des Stils, er hat das Sefühl dafür, daß hier jedes Wort organisch von Seist und Bildung durchdrungen sei, ein Varnhagen steht auf und jagt die Toren heim, die da vermeinen, es einem Soethe an Vaterlandsgefühl zuvortun zu können: "In seiner Brust war alle Freiheit Sermaniens früh verssammelt und wurde hier, zu unser aller nie genug erkanntem Frommen, das Muster, das Beispiel, der Stamm uns serer Bildung. In dem Schatten dieses Baumes wandeln wir alle." Damit aber steht man bereits in dem Kreis um Rahel.

Dieser Zeit ist ein Altar der Goetheverehrung bestellt. Wer andächtigen Sinnes naht, ist hier willkommen. Die Flamme der Begeisterung aber brennt recht eigentlich aus

Rahels Herzen heraus.

Wenn man von Rahels seelischer Beziehung zu Goethe redet, dann spricht man von dem Liebesvermogen der Frau im tiefften Sinne. Man deutet auf ein Organisches, das, die Derfonlichkeit erfüllend, sie bodenständig macht; von dem alle Wurzeltriebe ausgehn und alles Erreichbare umklams mern. In dieser seelischen Bingabe ift unendlich viel Scham; auch körperliche. Der schwarmerischen Bettina gegenüber tut sie gelegentlich, als kenne sie Goethe gar nicht; sie kann nicht anders. Nachdem sie ihm personlich begegnet ist, ist's ihr, als habe sie ihre Unschuld ihm gegenüber verloren. Es ift ihr zuwider, denken zu muffen, er werde von ihr bekrochen und besponnen, wie eine edle, reine Pflanze von Gespinft und Würmern. Sie fühlt sich anderseits ihm so verschmolzen, daß sie in seinen Worten empfindet. Scham verbietet ibr, ihm zu fagen, was er ihr fei; und dann ift wieder ein Res spett in ihr, der die Scham scheucht und fie zu Betenntnis zwingt. Erotik der Seele. Die ift fo allumfaffend, daß sie ihn einmal ihren "Schutz der Erde" nennt; so zeitgebietend, daß der Plan, an jedem wiederkehrenden 18. Oktober überall in Deutschland ein Werk von ihm auf den Bühnen zur Aufführung zu bringen, sie in Tränen ausbrechen läßt und sie in ihm den erkennt, der Seschichte im geistigen Sinne macht: Weil sie ihr Volk umbilden, murre das Rohe im Volke gegen die Moses, Sokrates, Soethe. — Wie nur irgend jemand hat Rahel in Soethe die Allsfendung der Kunst begriffen, er ist ihr der "künstlerischste Deutsche".

So groß die Liebe, so eiferfreudig ihr Tun. Rahel hat es sich zur Lebensaufgabe, zur ausschließlichen, gesetzt, für ihre Wahrheit — und Goethe war ihre Wahrheit — Jünger zu werben.

Und nun gibt es einen Tag (1822), da sie aussubelt und fühlt, "ich hab' meine Sache nicht mehr auf nichts gestellt". Eine Nachricht in "Kunst und Altertum" gibt ihr die Sewisheit. "Daß dieser Mann erlebe von seinen Zeitgenossen, daß er vergöttert, anerkannt, studiert, begriffen, mit dem einsichtigsten Herzen geliebt würde, war der Sipsel all meiner Erdenwünsche und Kommission!" Und das ist ihr besondere Freude, daß dieser Triumph von Berlin ausgehe, dieser Stadt, von der Er häßlich berührt wurde und die doch — sie spricht's in dankbarer Erinnerung an Friedrich den Zweiten — die beste deutsche Stadt sei.

Soviel ift sicher: In der schweren Aufgabe, den auf der Zeit lastenden Goethe zu begreifen, war der protestantischen Hauptstadt die entscheidende Arbeitoleistung zugewiesen.

enn angesichts dieser Zeit von einem Goethes Erslebnis zu sprechen ist — worin bestand es?

In einem Brief von Wilhelm von Humboldt aus dem Jahre 1804 sinden sich die Worte: "Aber ich habe mich für das ganze Leben in dem Hange bestärkt, in tiefer Stille, was ich liebe, die Natur und mich selbst zu genießen und daraus eine solche Ruhe zu schöpfen, daß das mancherlei Fremdartige, was seder im Leben und immerfort tun muß, mich nie mißmutig oder gar bitter macht. Das Leben leicht tragen und tief genießen, ist ja doch die Summe aller Weisheit." Das ist ohne allen Bezug auf Goethe gesagt und drückt doch, scheint es, auf ein leicht Faßliches zurückgeführt, das aus, was Goethe dieser Zeit zu geben hatte.

Welches ist denn unser, der Nachgeborenen, Sindruck von dieser Spoche? Man geht durch stillere Straßen, und es ist wie ein Stronen leiser und beschwingter Weisen hinter geschlossenen Fenstern.

And das eben ift Goethe letzthin, und das brachte er der Zeit: Ein Hörbarwerden des seelischen Klanges. And diese Zaiten im Innern sind eingestimmt auf die Körperlichkeit des Menschen, auf sein Tun und Lassen, auf die Almgebung, auf die Landschaft, auf das All. Jede seiner Gestalten wird diesem Dichter gleich wichtig, denn sie bedeuten alle Töne, unentbehrlich jeder für die Harmonie des Werks. And hinter sedem Menschen, sa hinter sedem Wort ist Stille, wie Swigkeit hinter Zeit. So wird durch sede Leidenschaft die Ruhe fühlbar, aus seder zeitlichen Bedingtheit das sichere Fortschreiten der Geschichte, aus sedem Baum im Park das unbeirrte Atmen der Natur. Indem die Zeit zu Goethe sand, besann sie sich auf ihre eigene Melodie. Zwischen den Revolutionen, bei fortzitternder Erregung, bei Kriegsunsbilden und sozialen Gesährnissen, bei umgestaltenden Ents

deckungen und wirtschaftlichen Nöten eine seelische Beschwingtheit auf dem Urgrund tiefer Stille: das ist der Stil der Zeit, ist der Zug aus Goethes Wesenheit und Werk, der wirksam wurde.

In solcher Weise brauchte die Zeit in ihrer Jugendlichkeit den Alten. Der Widerschein aus seinem Werk wurde Regen=

bogen an ihrem himmel.

Farben sind Tone. Man denkt der Worte aus dem "Proslog im Himmel": "Die Sonne tont, nach alter Weise, / In Brudersphären Wettgesang, / Und ihre vorgeschriebne Reise / Vollendet sie mit Donnergang." — "Doch deine Boten, Herr, verehren / Das sanste Wandeln deines Tags."

ürst Dückler-Muskau, der nicht selten überraschenden Tiefblick erwiesen hat, schreibt einmal: "So wie es die Bedingung von Goethes Zeit war, durch Poesse dem Leben einen höheren Schwung, eine höhere Bedeutung zu geben, so scheint den setzigen Zeitmoment die bildende Kunst herauszufordern, alles, was sich für idealische Ausbildung erschwingen läßt, für sie zu verwenden." Das ist ausdrücklich im Hindlick auf Schinkel gesagt.

S ist zutreffend. Der inneren Goethewelt hat Schinkel das ihrer Musikalität entsprechende Haus gebaut. Es ist wie Zeitsymbol, daß Schinkels Verliner Schauspielhaus mit einem Prolog von Goethe eröffnet wurde. Darin hieß es: Er hat "das Sbenmaß bedächtig abgezollt, daß ihr euch selbst geregelt fühlen sollt". Schinkels antike Vaugesinnung ist mit Recht als Vekenntnis zum Dichter der "Iphigenie" bezeichnet worden.

Man lieft in August Grisebachs Schinkelbiographie in Hindlick auf die Berliner Bauakademie, es komme "jenes Streben nach einem Ideal zum Ausdruck, das in der Geistesgeschichte der Spoche eine bedeutsame Rolle spielt: der Vermählung des Heidnischen und Christlichen, des Hellenischen und Vaterländischen, des Klassischen und Romanstischen". Man kann es kürzer und dennoch erschöpfend zussammenfassen und es das Goethes Erlebnis nennen.

Denn von Schinkel ist diese Synthese organisch empfunden worden. Sehr bezeichnend, daß er einmal notiert: "Das Sotische in der Architektur ist unbestimmt anregend, daher weiblich. Das Sriechische männlich." Es handelt sich hier nicht um ein äußerliches Von-Soethe-Übernehmen, sondern um die berusene Verlebendigung der Soetheschen Sendung in einer andern Kunst.

Durchaus als lebendiges Fortwirken in Aufnahme und Schaffen ist das "Goethe-Erlebnis" für diese Zeit zu besgreisen. Selbst wenn eine Charlotte Stieglitz sich vermaß, der Ottilie und dem Eduard der "Wahlverwandtschaften" nachzusterben, so entsprach sie damit nur einem Lebenssimpuls der Zeit. Denn Tod ist auch hier nichts als Antwort auf die Frage des Lebens.

Die Antwort aber lautet —?

## Die Todesbotschaft

s ist in dieser Zeit der Beunruhigung und des Friedensverlangens etwas wie lüsterne Neugierde dem Sterben und dem Verwesen zugewandt. Man denkt an Luise Hensel, die nächtlicherweile mit dem Totens gräber und der einsamen Fackel hinging, sich das Grab der Katharina Emmerich öffnen zu lassen und der Dahingeschies denen ins Antlitz blickte: — "Sie haben meinen Herrn wegsgenommen, und ich weiß nicht, wo sie ihn hingelegt haben."

Alexander von Sternberg hatte seine Frau schwerlich geliebt. Nachdem sie aber gestorben mar, ließ er an ihrem Sarg ein Schiebefenster anbringen, durch das er die Leiche von Zeit zu Zeit beobachtete. Ind Rabel, deren Namen man ungern und nur mit feelischem Widerstreben in solchem Busammenhang nennt, hatte die Bestimmung getroffen, daß sie in einen schlichten Sarg mit Glasdedel oder doch mit Pleinen grünen Scheiben gelegt werden solle, der nicht in die Erde zu versenken, sondern in kleinem Gebaude beis zusetzen sei. Man forscht nicht nach den Grunden solchen Tune und solcher Verfügungen; man spürt ein eigenartiges Empfindungsweben; es ist, als ware dazwischen und etwa der Gepflogenheit Friedrich Wilhelms IV., den Sarg dahingeschiedener Freunde zu kussen, ein gewiß nicht begrifflich zu fassender, doch gefühlsgemäß zu erahnender Zusammenhana.

Nicht ungern hätte sich diese Zeit den Tod verbürgerlicht. Aber er entzog sich solchen Vertraulichkeiten.

Der Tod seinerseits soppte. König Friedrich von Württemberg war einer jener Duodezdespoten, und sein Arzt Froriep, der einzige, der ihn einigermaßen zu nehmen wußte, hatte nun bereits mehrere Nächte am Sterbelager des Potentaten durchwacht. Erschöpft ließ er sich endlich in einen Lehnstuhl sinken — hatte aber kaum das Polster berührt, als das Spielwerk im Sessel: "Blühe, liebes Weilchen" zu intonieren begann und nicht zum Schweigen zu bringen war. So starb das Despötlein unter den Klängen der Spieluhr: "Blühe, liebes Weilchen."

Wohl war lüsterne Neugierde um Tod und Sterben. An das Grab aber setzte die Zeit in antiker Stilisierung die strenge Säule.

Dwei Gestalten heben sich aus dem dunklen Gedränge. Beide sind, so sagt man, freiwillig den Weg gegangen. Sie werden beide zu Deutern des Empsindens ihrer Zeit —: Heinrich von Kleift und Charlotte Stieglig.

Wie ein Sewölk, geballt durch entgegengesetzte atmosphästische Strömungen, scheinen Lebensüberdruß und Todessfurcht von früher Jugend an auf Heinrich v. Kleist gelastet zu haben; dazu war etwas wie Selbstmordmanie in seiner nächsten Umgebung gewesen. Immer sah er das Leben in Verbindung mit dem Tode; dadurch bedingt; dahin entseilend. Das frühe und bis zuletzt gewahrte Bewußtsein: "Die Wahrheit ist, daß mir auf Erden nicht zu helsen war", stand ihm unmittelbar neben der Selbstbeschwörung: "Ach, es ist nichts ekelhafter als diese Furcht vor dem Tode."

260

Daraus die für ihn unabweisbare Erkenntnis, daß, wer das Leben mit Sorgfalt liebe, schon tot sei; "denn seine höchste Lebensfraft, nämlich es opfern zu können, modert, indessen er es pflegt." Freiwillige Aufgabe des Lebens erschien als höchste Lebenstraft, und — darüber darf man sich Flar sein - Todesfurcht, um die der Dichter des "Dringen von homburg" wußte, wies in dieselbe Bahn. Auch Furcht por dem Tode vermag in den Tod zu treiben! Und nun hat es den Anschein, als hatte der Gedanke an ein gemein= sames Sterben der Todesfurcht in ihm entgegengewirkt. Tod war für ihn immer und unter allen Umständen derart Ziel des Lebens, daß dieses Ziel die Lebensleiftung sowohl bestätigen als auch Lügen strafen konnte; selbstgemählter Tod aber bedeutete ibm unter allen Umftanden Beftatigung der Lebensleiftung; und selbstgemählter Tod konnte aller Schreden ledig fein, wenn er ein Gemeinsamkeitshingang war. Zwedlos, in solchen Gefühlswirren logische Begriffe statuieren zu wollen: Doch drangte hier wohl ersichtlich neben dem Lebensabscheu die Todesfurcht zur letten Tat die aber doch erst durch Ausschaltung der Todesfurcht verwirklicht werden konnte.

An einem Fortleben nach dem Tode hat Kleist sicher nicht gezweiselt. Ihm war der Tod ein Aussdemseinens Jimmers ins das anderes Sehen. Wor der Seburt stand ihm die Fülle bereits gelebter Leben; hinter dem Tode eine Fortentwicks lung auf andern Sternen. Auf dieser Welt, "wo alles mit dem Tode endigt", nach etwas zu streben, schien dem auch an sich selber tief Enttäuschten, dem Dionysischen und ganz auf die Singebung der Stunde Angewiesenen, glückloses Unterfangen zu sein. Selbst in gehobener Stimmung galt ihm: "Kurz, ich habe keinen anderen Wunsch als zu sterben, wenn mir drei Dinge gelungen sind: ein Kind, ein schönes

Gedicht und eine große Tat. Denn das Leben hat doch immer nichts Erhabeneres als nur dieses, daß man es ershaben wegwerfen kann."

Noch aber stand dem Dichter der "Penthesilea" vor dem Tode die enge Pforte des Zum-Tode-reis-Seins.

Bereits im Frühjahr oder Sommer 1803 scheint Kleift seiner Freundin Karoline von Schlieben den Vorschlag gemeinsamen Aus-dem-Leben-Gebens gemacht zu haben. Die Creignisse des Jahres 1806 hatten ihn tiefer daniederge= beugt, ohne ihm doch die tröstliche Möglichkeit des Gemeinsamkeitstodes zu bringen. In henriette Vogel, der durch schweres Krebsleiden vom Tode Gezeichneten, fand er die langersehnte, die schidfalsvermählte Gefährtin. Durch die Berührung seiner Seele mit der ihren - es sind das nahezu seine eigenen Worte - fühlte er sich zum Tode ganz reif geworden. Vor solchem seelischen Sichenahe=Sein zerftob die Todesfurcht. Wurde Sterben zu seelischer Wolluft, Gewann das Leben, in der Aufopferung, Riel. Wurde die Derfonlichkeit, erhöht, erhabeneren Sphären zugetragen. Wurde eine Liebes- und Gludemöglichkeit gesichert, die diese Erde noch immer versagt hatte und stets versagen mußte.

Man hat von Kleists "Liebes" und Opfertod" gesprochen. Im hindlick auf sein eigenes Empfinden, gewiß zu Recht. Daß schwerer Semütsdruck, zum Teil durch außere Umstände verursacht, zum Teil eingeboren, entscheidend einswirkte, bleibt dadurch unberührt.

Rahel schrieb ihm zum Sedächtnis: "So ging streng in ihm her, er war wahrhaft und litt viel." Sich über seine Tat nicht zu wundern, war die Vegräbnisseier für ihn, zu der sie sich verpflichtet fühlte. Marwitz, den man den Vesobachter der Zeitgenossen nennen könnte, hatte gelegentlich

gemeint, daß Kleists Augen ihm keine Sicherheit gegeben hatten.

War für Kleists Todesgang die Mystik des Novalis in ihrer Verbrüderung des Thanatos und des Eros, des Todes und der Liebe, entscheidend gewesen, so sollte auf Charlotte Stieglig die pietistische Sinwirkung auf ihre Jugendzeit den nachhaltigen und solgenschweren Sinfluß ausüben.

Man weiß, wie Charlotte Stieglitz gestorben ist. Sie hatte ihren Mann, den über alles zu lieben sie sich vermaß, ihren "Dichter", dessen Muse zu sein sie begehrte, zeitig ins Konzert geschickt, die Magd auf Besorgungen ausgesandt, sich rein und weiß angekleidet, den Dolch, von dem man sich wunders viel erzählt hatte, von der Wand genommen, sich selbst ins Bett gelegt, sich den Dolch ins Herz gestoßen, ihn aus der Brust herausgezogen, sich dann die Wunde mit der Hand zugehalten, damit das Blut ihr nicht Lager oder Kleid verzunreinige: — Sie war bereits gestorben, als ihr Mann, dem sie ihr Leben zum Opfer zu bringen meinte, nach Haus heimkehrte.

Mit Todesgedanken hatte auch sie sich von früh auf gestragen. Schon als Braut hatte sie der Sedanke heimgesucht, sich Stieglitz durch den Tod zu entziehen, um ihm seine Dichterfreiheit nicht anzutasten. Sie hatte versucht, der Ottilie der "Wahlverwandtschaften" durch Nahrungsversweigerung nachzusterben. Dabei war auch ihr der Slaube an ein Leben über den Tod hinaus seelische Sewisheit. In ihrem Tagebuch sinden sich einmal die Worte: "Daß wir fortleben, glaub' ich, weiß ich. — Wie wir fortleben? Sewish auf wunderbar geistige Weise. Und ich seh' so viele Wunder hier, daß ich noch größere dort glaube."

Ihre Che mit Stieglig hatte von allem Anbeginn an unter seelischer Überhitzung gelitten. Das ganze Leben wurde auf

"Doesie" gestellt. Er war der Dichter, und mußte es sein; sie die Dichterofrau; "lieber Dichter", ihre Anrede an ihn; ein Sitat aus feinen Gedichten (fie dichtete aber felbftverständlich auch) ihr Argument ihm gegenüber. Und nun ging Stieglis, schwachbrüftig, wie er ohnehin war, darüber der Atem aus. Er gab feine Amter auf, um gang feinem Schaffen zu leben, und wurde auch dadurch unschöpferischer. Er erlag gleichsam seiner eigenen Ohnmacht. Kam korperlich herunter, fiechte in Misstimmung bin, drobte, ihrem Empfinden nach, dem Wahnsinn zu verfallen. Und nun flüsterte ihr immer mieder und raftlos erneut Zeit ihren Opfergedanken zu, diesen Opfergedanten, der nach den Freiheitstriegen zu gespenstern begann. Sterben, um ihm im Abermaß des Leids die Dichterweihe zu sichern! Ihre letten Worte an ihn: "Inglücklicher konntest Du nicht werden, Vielgeliebter! Wohl aber glüdlich in wahrhaftem Unglüd. In dem Unglüdlich= sein liegt oft ein wunderbarer Segen, er wird sicher über Dich Kommen!!!... Wir werden uns einst wiederbegegnen freier, gelöfter! Du aber wirft noch hier Dich herausleben, und mußt Dich noch tüchtig in der Welt herumtummeln."

Hatte diese She in ihrem ganzen Bestand etwas von geistigem Inzest, so war sie in anderer Beziehung vielzleicht noch verhängnisvoller gewesen. Schon zu Beginn der Flitterwochen hatte sich, Charlottens eigenem Wort zusolge, etwas wie "Herzerstarrung vor der Wirklichkeit" eingestellt. Die Satten hatten dann, nach Theodor Mundts, des Verztrauten, einwandfreiem und wiederholtem Zeugnis, "lebzhafte Semeinsamkeit bei sast gänzlicher Entsagung aller anderen Beziehungen der She" gepflogen. So kann kaum ein Zweisel darüber bestehen, daß in Charlottens Opferztod verdrängte Erotik war. Die Wahl der Mordwasse als solche scheint bezeichnend. Bereits im Jahre 1828 waren ihr

in einem Brief an ihren Mann die verräterischen Worte entschlüpft: "Dabei seh' ich meinen schwarzen wilden Dolchsschwinger (ihren Mann) funkelnden Auges vor mir."

Körperliche Erschöpfung, üble Nachwirkung einer Brunnenkur, die Jurcht, selbst schwer zu erkranken, wirkten mit
ein. Die Sucht, eine Rolle zu spielen, ein wenig Schauspielers
tum — ein paar Tage vor der Tat war sie im schwarzen
Schleier um den hut ausgegangen — hatten ihren Anteil.
Ins Wesen ihres hingangs trifft doch ihr eigenes Briefs
wort aus dem letzen Jahr ihres Lebens: "Zu große Fülle
übersinnlicher Liebe." Und wenn auch die seelischen Regungen
andere sind, die Bedeutung des ethischen Gebots dort, die
des erotischen Moments hier stärker in den Vordergrund
tritt — "Liebess und Opfertod" ist es bei Charlotte Stiegs
litz nicht anders als bei Kleist. Und damit rührt man an den
Vorhang zur Musterienbühne der Zeit.

Sohleiermacher in seinen "Reden über die Religion" auf die vielen hatte hinweisen müssen, die nur deshald zugrunde gingen, weil sie sich selbst zu groß seien; "ein Übersluß an Kraft und Trieb, der sie nicht einmal zu einem Werk kommen läßt"; und daß Goethe (1812) von den jungen Leuten zu sprechen hatte, die mehr von sich forderten, als billig sei; Vernunft und tapferes Wollen seien uns gegeben, "damit wir uns nicht allein vom Võsen, sondern auch vom Übermaß des Guten zurüchlatten".

Streng richtet Tod in dieser bürgerlichen Zeit die Gefühlbrevolutionare; oder vielmehr: Diese seine Opfer haben
der Zeit, bei aller bürgerlichen Bindung, zu Vertiefung der
seelischen Kultur zu verhelfen. Irgendwo mußte Überschwang
sein; denn nur über Abgründigkeit ift Ausgleich, nur über
Gefühlsverwirrung Befriedung.

Noch fehlt der Zeit die Erkenntnis, daß Selbstmord nichts anderes ift als anderes Sterben auch. Wie Tod den zer= schmetternden Ziegel vom Dach löst, wie er Krankheitsstoff in die Singeweide fat, gang so bewaffnet er auch die hand gegen die eigene Bruft und das eigene hirn. Es ift da kein Unterschied. Jene Zeit aber meinte, ihn doch betonen zu muffen, und es ist bewußte Auflehnung in Rahels Sichnicht-Wundern über Kleifts hingang, wie sie schon sehr viel früher (1800) in bewußtem Troy die Worte in ihr Tagebuch geschrieben hatte: "Sinen gepackten Reisewagen und einen Dolch sollte ein jeder haben; daß, wenn er sich fühlt, er gleich abreisen kann." Wie denn andererseits unter den vielen Sich-Wundern darüber mar, daß Napoleon, in die Gefangenschaft geraten, sich nicht das Leben genommen hatte. Bis zu Napoleon selbst war die Frage vorgedrungen. Er habe, meinte er darauf, dem Tod sich oft genug ausgesett; es habe nicht sein sollen; es sei sein Schicksal, fortzuleben.

Aber die Zeit wußte aud, noch in anderer Weise von Liebes- und Opfertod. Wie Novalis gemeint hatte, seiner Sophie nur eben durch Verzicht auf das Leben nachsterben zu können, so ergreist derselbe Sedanke von einem so klaren Kopf, wie Wilhelm v. Humboldt es war, Besitz. Es ist, als trüge Zeit solchen Samen in ihrem Winde. 1790 spricht er seiner Caroline davon, dann wieder 1813; und 1816 meint er: "Allein die Schnsucht über das Leben hinaus, die, verssöhnt mit allem auf Erden, nur zu etwas anderem und Höherem übergehen möchte, ist ein Streben, das sich in seder Natur deutlich ausspricht und nur dem Menschen nicht immer einzeln klar wird. Dieser Schnsucht schreibe ich viel eher die Kraft zu, sich selbst ihre Erfüllung zu erringen und dem Leben sanft und gewaltlos zu entrücken."

Diese Zeit setzte die strenge, die antik stilisierte Saule ans Grab. hier und dort war aber auch zartliches Blumensgewinde um das Medaillon auf dem Saulenschaft.

en Liebes- und Opfertod, nur eben in anderer seelischer Abwandlung, hatte auch Königin Luise in der Empssindung der Mitlebenden auf sich genommen: den Liebestod der zärtlichsten Sattin; den Opfertod in Vaterlandsnöten. Sie, die Mütterliche, nun im heimgang wieder Bräutsliche.

Wie sie dem Frauenideal der Zeit bestimmenden Zug verliehen hatte, so wird Königin Luise nun auch zur Führerin ins Reich der Abgeschiedenen. Das aber ist nicht die Frage nach einer so oder anders beschaffenen Persönlichkeit, sondern nach der von der Kunst Verklärten.

Schon Marwig war an dem Porträt der Königin Luise von Ternite aufgefallen, daß in den Augen der Tod ausgedrückt sei, und Rahel hatte hinzugefügt, "der ganze Horror des Todes ohne seinen Ekel; sanft und schrecklich". Die schöpferische Tat aber war Rauch vorbehalten gewesen, als er die im Tode Ruhende in den Marmor meißelte. Sie ruht. Die letzte Ermüdung scheint von ihr gewichen zu sein. Das andere Dasein hält sie umfangen. Das zerstört nicht, sondern befriedet; es raubt nichts, es offenbart. Dieser Ruhenden zu Angesicht empfindet man ein letztes Mal das Ineinander von Antike und Christentum, und so wird Preußens Königin, gestorben, verklärt zu einer anderen Iphigenie, und sedweder Orest, von Unterweltsschauern gepackt, wird durch sie besänstigt. Die Heimat ist gefunden; die letzte Sehnsucht scheint gestillt.

In Brentanos "Kantate auf den Tod der Königin Luise" beißt es: "Alber den Toten ruhet ein Traum."

6 oethes "Wahlverwandtschaften" waren in den Satz ausgeklungen: "So ruhen die Liebenden nebeneinander. Friede ichwebt über ihrer Stätte, heitere verwandte Engels= bilder schauen vom Gewolbe auf sie berab, und welch ein freundlicher Augenblick wird es sein, wenn sie dereinst wieder zusammen erwachen." Noch ist die Geistigkeit der Epoche ftart genug, den Menschen die Gewißheit eines Fortbeftehens der Seele gang fest ins herz zu geben.

Den Glauben an die emige Fortdauer hatte Fichte, seiner aus Vaterlandenöten neuerstandenen Zuversicht getreu, an die ewige Fortdauer des Volkes geknupft. Caspar David Friedrich hatte gefordert: "Um ewig einft zu leben, muß man sich oft dem Tod ergeben." Humboldt, der schon in wirkenskräftigen Tagen den Ausdrud: "è passato all'altra vita" (ner ging ins andere Leben hinüber") geliebt hatte, sagte auf seinem Sterbebett: "Ihr seid alle so liebevoll gegen mich und so tätig, ich könnte gar nicht besser besorgt sein ... Alexander glaubt nun, daß wir felbft nach dem Tode nicht mehr von der ewigen Weltordnung erfahren werden, ich aber glaube, daß der Geist doch das hochste ift und nicht untergehen kann." (Auf die Frage: Und mit Bewußtsein von diesem Leben?) "Jawohl. Ich glaube auch, daß die mahre Liebe zusammenhält und daß sie wieder vereinigt und daß man nicht getrennt werden kann." Und wenn Schleiermacher kein Freund von dem ewigen Fragen nach dem Jenseits war, so doch nur deshalb, weil ihm das "Im-einen-und-allen-zu-Leben" schon Diesseitsaufgabe mar.

Aus dem faustischen Drang der Zeit heraus hat auch hier Goethe das lette Wort gesprochen. In einem Brief an Zelter aus dem Jahre 1827 heißt es: "Wirken wir sort, bis wir, vors oder nacheinander, vom Weltgeist gerusen, in den Äther zurückehren! Möge dann der ewig Lebendige uns neue Tätigkeiten, denen analog, in welchen wir uns schon erprobt, nicht versagen." Das ist denn freilich mehr als Rausch eines Liebess und Opfertodes; es ist in Nüchterns heit und Männlichkeit erarbeiteter und arbeitender Tod.

Immer aber wird Tod zum Führer. Das ist ein Wesens= zug der Zeit.

So starben Ottilie und Sduard der "Wahlverwandtsschaften", und das Vonssichs-Weisen jedweder Nahrung wurde zu tiefstem Symbol: Im Drange nach Vergeistigung der Materie absagend, lösen sich die Seelen aus der Körpershaft.

Der fauftische Drang suchte sich ins Sinvernehmen mit dem Tode zu setzen. Schleiermacher findet es 1803 jum mindeften wesentlich, in welchem Verhaltnis sich der Mensch bei seinem Tode zu seiner Bestimmung befinde, humboldt Pennzeichnet (1826) seine Empfindung als ein zugleich Rachs Rube=Verlangen, zugleich Ins-Unendliche=Streben, und in der Inschrift, die Fürst Dudler für seine Familiengruft bestimmte, ift Weiterschaffen, Weiterbildung geradezu eine Vorbedingung für die Unfterblichkeit geworden. Tod darf dem Tatigleitedrang nicht Grenge feten! In einer jungeren, mehr afthetisch als ethisch eingestellten Generation aber kommt eine wesentlich andere Stimmung zum Ausdruck. "Nur die Jugend nicht überleben! Recht fruh fterben!" fordert Bettina. Was freilich in der Aberzeugung, der Clemens Brentano bereits in den nämlichen Jugendtagen das Wort lieb, die notwendige Ergangung findet; denn

Tod ift ihm in Leben, wie Leben in Tod; und "also liegt der Tod in der Ewigkeit, und Leben ist nichts als die Ewigkeit, die wir und zueignen dadurch, daß wir ein Stücken von ihr mit einem hinten vorgehaltenen Tod auffangen."

Sterben wird, und darin erweift diese Zeit wieder ihren sittlichen Ernst und ihre aute Bürgerlichkeit, als eine Aufgabe menschlicher Bildung begriffen. Dem gealterten hums boldt sind dafür die Augen aufgegangen. Er wohnt (1824) dem Sterben irgendeines Güttenmeisters bei und billigt ihm jene Bildung zu, an die die Bildung der gebildet Benannten nicht hinanreichen konne. Und auch bei anderer Gelegen= beit wird's ihm bewuft, daß der aufs lette leidende Mensch aus der Menschheit als solcher Kraft gewinne. Tod macht die Unbedeutenden bedeutend. Nach Dorothea Schlegels Wort gehört zum Sterben, daß man sich selber tenne, daß man gebildet fei; felbft dem Tode nahe, bekennt und wiederholt sie, daß ihr das Sterben ausgezeichneter Menschen interessanter sei als deren Leben. Es steht damit in Zusammenhang, wenn Rabel begehrte, den ihr eingeborenen, aus ihren Übeln hervorgegangenen Tod zu fterben; es pafte ihr nicht, an irgendwelcher Seuche einzugehn.

So steht man denn Angesicht zu Angesicht dem Tode, den die Zeit begriff. Den Bewahrer des Edlen und Hohen im Menschen nennt ihn Humboldt und erkennt in ihm den Festiger der Treue: Man könne wohl Lebenden, nicht Toten die Treue brechen. Als den Mahner, der Vertrauen ins Zchicksal zu setzen lehre, grüßt er ihn. Nach Hegel soll es Gesamtauffassung des Abendlandes sein, daß der Tod nicht nur versünge, sondern erhöhe, verkläre. "Wer mir durch den dunklen Mutterschoß half," heißt es bei Rahel, "bringt mich auch durch die dunkle Erde", und, im Sinvernehmen

mit dem bürgerlichen Zug der Zeit: "Bin ich doch gut und vernunftbedürftig: Wie muß sich das bei höheren Geistern steigern: Ich unterwerfe mich in Neugierde — im höchsten Sinne — und im Mangel des Vorstellungsvermögens."

Aus dem Bewußtsein des Singebettetseins in Swigkeiten schuf sich diese Zeit ihre Lebenskultur. Ihr war das Goethische "Stirb und werde!" gesprochen. Es ift ein Tönen in der Luft von himmel zu Erde.

In der Augustinerkirche zu Wien besindet sich das Christinendenkmal des Canova, das für die Menschen dieser Zeit so überaus beredt wurde. An die Kirchenwand lehnt sich der Schnitt der Pyramide, Stusen am Fuß führen zu dem dunklen Singang hinan. Zur Rechten auf den Stusen der Genius an den Löwen geschmiegt, zur Linken die Gestalten der Gebeugten. Sie kommen und schreiten, voran das junge Mädchen, Trägerin des Kranzes; die Frau dann mit der Urne; auf müden Stab gestützt, der Greis. Sie kommen und schreiten gebeugten Hauptes, und es ist, als nähmen sie ihren Lebensrhythmus mit auf den letzten Gang. Sie kommen und schreiten, und dieser ihr Lebensrhythmus trägt schon in sich die Gewähr der Ruhe.

auch, damals (1809) noch jugendlich, war erkrankt, und humboldt tröftete sich, daß, wenn er sterben müsse, das doch wenigstens in Rom geschehe, und das sei unendlich viel. Ihm selber war es Beruhigung, daß ihm der Sohn unsern des Albaner Sees gestorben war. "Ich bleibe dabei, in einem anderen Lande hätte der Schmerz etwas Düsteres und Zerreißenderes gehabt ... Aber hier ist wieder die Sehnsucht unendlicher."

Und das ift das Lette: Tod wird in dieser Zeit als ein in die Landschaft Singeborenes empfunden.

Es ist etwas wie Friedhofslandschaft in den "Wahlvers wandtschaften". Das "Sanzssichseins-Fühlen" mit der Natur hatte Schleiermacher in seinen "Reden über die Religion" als das große und einzige Beruhigungsmittel in dem Wechsel zwischen Leben und Tod gepriesen. Wenn Sichendorff das Lied auf seines Kindes Tod singt, dann läßt er die Erde, die Mutter, "so schön und so bleich", es küssen und herzinnig in ihren Schoß ziehen. So hatte Philipp Otto Runge das nackte, auf dem Rücken liegende Kind, wie Blume auf der Erde, in die blühende Wiese eingemalt. So trinkt auch der sterbende Schwan bei Sichendorff noch ein letztes Mal der Erde Slut, im feurigen Sonnenuntergang ist Sterben.

War Leben ein Klang zwischen Diesseites und Jenseites Klängen, so mußte ihn auch die Landschaft melodisch widerstönen.

Der Tod als solcher wird der Zeit zu einer Lorelei.

## Landschaft

s kommt einem immer vor, als hingen die Schicks sale des Lebens, die einem an einem Orte bes gegnen, an den Umrissen der Gegend, die ihn ums gibt. Das ist überall wahr." Mit diesen Worten Wilhelm von Humboldts (1817) ist die Schicksalverbundenheit des Menschen mit der Landschaft ausgesprochen. Und das ist das eine.

Im Jahre 1796 hatte Samuel Gottlieb von Vogel auf die Benutzung der Scebader zu Beilzweden als erfter hingewiesen, allmählich war, was lange verabsaumt worden war, das Baden im Freien wieder aufgekommen. Dabei nun machten die Menschen auch ihre seelischen Erfahrungen. Caroline von humboldt erahnte eine Verwandtichaft mit dem Clement, die fo tief reichte, daß nur ein Dafein nach dem Tode dem duntlen Empfinden Ertlarung geben tonne, und Schleiermacher erfühlte nicht nur in jedem Sechade eine Erneuerung der Taufe, gemeinsames Baden wurde ibm auch zu sonderlicher Gemeinschaft mit der Frau, die er liebte, er erspürte sowohl in physischem Wohlbehagen wie in Ideenfpiel, badend, die Verbundenheit mit dem Clement. Das Landschaftsempfinden griff damit auch auf das Physische über, es gewann in der Unterftromung des Bewuftfeins elementarische Kraft. Und das ift das andere.

Dieser Zeit ersteht ein neues Naturgefühl. Indem es sich entwickelt, vollzieht sich das Seltsame: es scheiden sich die Seister. Der religiöse Abstand macht sich geltend. Andere seelsche Heimat sucht sich der Katholik, andere der Protestant. Es erweist sich auch darin, wie weit die konfessionellen Segensätze über dogmatische Fragen hinausreichen, und daß sie in Wesensveranlagung und seelischer Aufnahmefähigkeit besgründet sind.

Ein Briefwort von Dorothea Schlegel wird in dieser Hinsicht bis ins lette aufschlußreich. Sie schreibt im Jahre 1808 aus Koblenz: "Ich bekam die herrlichen Alfer immer lieber und fühlte es gang bestimmt, daß ich sie nicht auf lebenslang zu verlassen glauben fann. Gerade diese Alfer, die hugel und diese Felsen sind es, die mir immer als Phantasie vorschwebten, als ich noch trostlos auf immer an Berlin geschmiedet zu sein wähnte. Mag immerhin mein Körper zus fällig in jener Wuste geformt sein, meine ganze Seele bekennt die Ufer des Rheins zu ihrem Vaterlande. Und ist mir noch ein Wunsch vergonnt, so ift es der, hier die letten Lebenstage zu atmen und hier zu fterben." Wirklich: in diesen Worten erschließt sich das katholische Lands schaftsempfinden der Zeit, zwiefach kennzeichnend, weil es als Herzensbeichte einer Konvertitin und Berlinerin zur Aussprache drangt. Dem Patholischen Deutschland dieser Zeit wird die Rheingegend zu seiner seelischen Landschaft. Man könnte sagen, auch im hinblick auf das Landschaftsempfinden wird der Ausbau des Kölner Doms zu zeitgefordertem Sumbol.

Der Rhein mit seinen waldigen Hügeln und dem Alfergestein, mit den Bergen und Burgen, mit den Nymphen im Strom und der Lorelei auf dem Felsen: Man braucht das nur zu vergegenwärtigen, um sich inmitten romantischer Landschaft zu fühlen. Recht eigentlich Eroberer dieses Naturgebiets wurde Clemens Brentano, der Katholik, in seinen Gedichten wie in seinen breit ausgesponnenen Rheinmärchen — aber er eroberte überkommenen Besitz. Man könnte sagen, er erkannte die "romantische Landschaft", die der Zeit als durchaus bestimmte und bis in alle Einzelzüge seftgelegte Anschauung vorschwebte, in der Rheinlandschaft wieder. Er sah nicht mit neuerschlossenem Blick; er bestätigte kraft der Brille der Romantik. Er hatte sich auch nicht individuelle Ausdrucksformen zu schaffen; er tauste die altvertrauten Nixen und Nymphen nur eben auf sein Stromgebiet. Und bestätigte damit und auch in solcher Weise die Aufgabe, die dem Katholizismus in dieser Zeitspanne protestantischer Kulturentwicklung gesetzt war: das angestammte Gut zu wahren, aus der Überlieserung heraus zu bereichern.

Dem Protestanten wurde die niederdeutsche Sbene, ins sonderheit das Havelland, zur Heimat. Es war aber die Mark wirklich von allen Musen und Grazien verlassen, es wäre auch völlig fruchtlos gewesen, ihnen da Lauben zu bauen oder heilige Haine zu pflanzen. Sanz anders die Aufsgabe hier: es galt, mit den Augen des modernen Menschen zu sehen. Es galt, Blick zu gewinnen für Schönheiten, an denen noch sedes vergangene Jahrhundert achtlos vorüberzgegangen war. Es galt, selbstgeschaffenen Ausdruck für sung Empfundenes zu sinden. And diese Aufgabe wurde gelöst.

Von Pionieren landschaftlichen Empfindens ist hier zu reden. Die sich zu Worte meldeten, waren denn auch immer einigermaßen über ihre eigene Wahrnehmung erstaunt. Auch ist es immer wieder derselbe kleine Kreis seelisch und geistig sehr Wacher, der gleichsam am Auslug der Zeitwarte steht, und so auch hier sehen lehrt.

Am Schilowsee hat das Bauernhäuschen mit dem geflochtenen Weidenzaun gestanden, in dem der alte Zelter seine Kindheit verlebt hatte. Das sucht er als gereifter und berühmt gewordener Mann wieder auf, und nun vermittelt Erinnerung zwischen ihm und der markischen heimat. Im Jahre 1827 schreibt er an Goethe: "Nach und nach fange ich au, unseren leichten, seichten Spreeftrom zu würdigen und das wohlangelegte Havelland, des blauer Strom den Schiffer an jedes Alfer trägt." Sanz ähnlich ergeht es Wilhelm v. humboldt. Auch er entschuldigt zunächst (1790) seine Vorliebe für Tegel damit, daß seine Jugenderinne= rungen hier haften, meint freilich alsbald, die Gegend habe in der Tat "etwas Romantisches". Dann beginnt ihm, als er in einem fleinen Akazienwäldchen verweilt, der Sternenhimmel über seinem Tegel zu sprechen, dann erlebt er die Landschaft im Sturm - "ich ritt aus in der Abenddammes rung. Die Wellen der Spree rollten so dunkel ans Ufer. In den Wipfeln der Tannen braufte fürchterlich der Sturm. Da mard mir besser" - dann glaubt er sich losgelost von ihr und muß es gewahren, wie tief er ihr verpflichtet ift, und es ergeht die Bitte an die Geliebte - "ach! sei ihnen bold! Begruße freundlich den See und die Pleinen Gilande und die hohen, schwarzen Fichten am Ufer!" - heimgekehrt und gealtert, ift er in dieser Landschaft zu tiefst beheimatet. Schleiermacher macht (1798) einen Ausflug nach Potsdam und entdedt sich da am Beiligen See eine Landschaft, die, "wenn man auf Gebirge renonciert", nicht schöner gefunden werden konne. Schinkel besucht (1821) Rügen, findet die Denkmäler der nordischen Vorzeit formlos, hat aber Blick dafür, daß sie mit der gesamten Natur so in harmonie treten, daß "das Sanze doch gewissermaßen als ein sonderbares, aber großartiges Kunstwerk" wirke und die Stim=

mung aufs Gemut nicht verfehle. Rahel gelangt (1808) auch ihrerseits nach Potsdam; havel und Artischockenfelder tun es ibr an, und seltsamerweise beeindruckt sie die Chaussee als solche, durch das Sicherheitsgefühl, das sie vermittelt. Sang im Vordertreffen aber fteht auch als Dionier martischer Landschaft Alexander v. d. Marwit, der jung und flanglos Dahingeschiedene, der nichts ift als eben Exponent der Zeit; das aber in unvergleichlicher Weise. Auf ihn wirkt die Flachlandschaft durch ihre Mannigfaltigkeit. Seine Empfindung begleitet den sich schlängelnden Bach. Sein Blid wandert mit den Wolken und ruht auf frischen Grasstücken. Ein heller, sonniger Mittag in Sanssouci spricht ihm vom Naturgeist, den er alsbald den Geift Gottes nennt. Ein sparsames Ge= holz, die weidenden Schafe, ein Gloden Plang über der Flache landschaft stimmen ihn beiter und fromm. In diesem jungen Bekenner landschaftlichen Empfindens ift aber auch ein Urgrund rousseauschen heimwehs. Die Zeit nimmt von der Vergangenheit, um zwiefach an die Zukunft abzugeben. Es Pann tein Zweifel darüber bestehn, tropdem es faum beachtet worden ift: In dieser Epoche zwischen den Revolutionen ist protestantischerseits die Empfindung angebahnt worden, der Leistilow und Fontane mehr als funfzig Jahre später den vollen kunftlerischen Ausdruck sichern sollten.

Merkwürdiger noch: Auch für das, was man Stadtlandsschaft nennen mag, ersteht ein Organ. Es ist Varnhagen, der sich solcherart als ein Erster zu Worte meldet, und ale er einmal spät am Abend im Mondschein von seiner Mauersstraßenwohnung zum nahen Wilhelmplatz hinübergegangen ist, verweilt er dort bei den Statuen, und Vergangenes vergegenwärtigt sich ihm: "Der ganze Platz hat mir von jeher etwas Vesonderes, Ahndungsvolles, und gibt mir stets eine aufregende Stimmung." Ihm wird denn auch das Ersorschen

der geschichtlichen Örtlichkeiten Berlins zu einer lieben Beschäftigung, den ersten Wanderer durch Berlin hat man in ihm zu grüßen, und so sehr ist ihm das alles Herzenssache geworden, daß er's vermeidet, darüber zu schreiben, um "nicht auch diese Spaziergänge wieder in Amtss und Pflichtswege zu verwandeln". Die künstlerische Erfüllung solcher Erahnung der Stadtlandschaft aber wird noch derselben Zeit zuteil. Sie geht auf Schinkels Namen.

Man hatte die Anterschiedlichkeit katholischen und protestantischen Landschaftsempsindens zu vergegenwärtigen. Es darf darüber nicht vergessen werden, daß der Spoche zugleich das Goethewort zu seelischer Aufgabe gesetzt war: "Nord und südliches Gelände ruht im Frieden deiner hände." Zweck aller Gegensätze ist es, die höhere Sinheit zu erschließen.

eftimmend für das breite Zeitempfinden wird, was wir heute "romantische Landschaft" nennen. Wesentsliche Motive sind: das Waldesdunkel; der nackte Fels; der reißende Wassersturz; der gebietende Baum; die Ruine. Sindrücke aus Italien, dem deutschen Mittelgebirge, der Rheinlandschaft werden in phantastischer Schau aneinanders gerückt.

In E. T. A. Hoffmanns Briefen sindet sich einmal eine eingehende Naturschilderung, sie stammt aus seiner Reise ins Riesengebirge (1798) und erzählt vom Zadenfall zwischen Felsenklüften und Tannengebüsch — "das surchtbar Schöne des Anblicks kann ich nicht beschreiben" — Sie kehrt an bezeichnender Stelle in den "Elixieren des Teusels" wieder. Man hat Sinn für das Gruselige in der Natur. Sichendorfs

findet in seinem Italien hinter den Weingelanden und duftenden Garten plöglich die Nacht mit ihren Trummern und zerbrochenen Saulen "wie ein Buch der Vergangenheit, dessen Anfangsbuchstaben der Mond rätselhaft vergoldet". Aber selbst wenn man eine so lichte Natur wie Schinkel auf seinen Reisen durch Italien begleitet - es sind dieselben Eindrücke, die ihn magisch anziehn. Sine hohle im Tal von Prediama, das er auch zeichnerisch festhält - uman tritt nach dem schauerlichen Abergang des unterirdischen Flusses in den zweiten großen Raum der Höhle, der mit noch weit fonderbareren Geftalten von Tropfftein mannigfach mechfelt"; das tiefe Felsental bei Ronciglione mit reißendem Bach und laubumzogenen, katakombenahnlichen Schlupfwinkeln; Diazza in Sizilien - "eine glühende Abendbeleuchtung ließ uns auf einer Anhohe ein ,Theater' überschaun, welches die schauerlichste Wirkung machte: Ein ungeheurer Fels erhebt sich aus einer Sbene, um die sich gigantische Gebirge fturzen"; die Simplonlandschaft, in der es die reißenden Strome und zerriffenen Abgrunde find, die gu feiner Cinbildungstraft sprechen. Der fromme Ludwig Richter mans dert durch Franken, und "das romantischste Bild, was man sich denken kann", zeigt sich ihm da: "ein altes gotisches Kirchlein, an einem fteilen, bebuschten Felsen flebend; in der schwindelnden Tiefe ein stilles Wasser, sonderbar ge= staltete Felswände, an welchen eine große machtige Höhle das Tageslicht angähnte."

Der Zug der Zeit zur Kirchhofslandschaft steht damit in Zusammenhang. Denn dieser Kirchhof liegt auf Bergessabhang, und auf den zerfallenen Denksteinen spielt das Licht des Mondes. Zu mitternächtlicher Stunde geigt der heine des "Buchs der Lieder" die sentimentalsironischen Gesspenster aus ihren Gräbern.

Man könnte das alles die Nachtschau der romantischen Landschaft nennen. Die hat aber auch ihr Sonnengesicht, und dafür sind Grimms Märchen und das Volkslied seelisch

entscheidend geworden.

In seinem Gedicht "Auf einer Burg" hat Sichendorff einmal die beiden Vergegenwärtigungen der Landschaft, die ihm am herzen lagen, kontraftiert: In der Felfenklause fist versteinert der alte Ritter; unten aber auf dem sonnigen Rhein (das katholische Landschaftsempfinden!) fährt eine fröhliche Bochzeit mit munterem Musikantenspiel ("Und die schone Braut, die weinet"). Und gang bewußt, aus innerem Drang heraus, hat Ludwig Richter den Landschaftsmaler 3um Studium der Volkssagen, Lieder und Marchen seiner Nation aufgerufen. Denn nun entsteht in ehelicher Anpaffung an die Zeitstimmung der Freiheitstriege der Begriff der "deutschen" Landschaft: "Deutsche Natur zu einem Ideal, zu edler Große zu erheben, damit sie nicht wie bisher den untergeordneten Rang der Idylle behält, sondern zum Spischen sich erhebt. Meine Belden sind die Elemente in ihren lieblich geeinten oder feindlich entzweiten Wirkungen." Es überflog da freilich bei Ludwig Richter der Wunsch das Konnen; aber man begreift nunmehr den innerlichen Wider= ftand Richters gegen einen Cafpar David Friedrich, der denn freilich die deutsche Landschaft aus solcher konventio= nellen Romantit durch seine Gedanklichkeit und seine Erfassung des Wesentlichen erlöfte. Nur eben zeichnerisch mar es Richter gegeben, die Tagesschau der romantischen Landschaft zum Ausdruck zu bringen: Nun wandern die Kinder am bruchigen Holggaun entlang, gum Baum mit den Fruchten. und die Alteste hat das Kleinste auf dem Arm, und das langt nach den "ersten Kirschen". Das ganze Blatt ift gezeichnetes Molfelied.

Man wird zur romantischen Landschaft in Nachts und Sonnenschau zurückzusinden haben, denn ihr geheimstes Wesen ist — in Grauen und Lieblichkeit — Musikalität.

Aus dem romantischen Rheingebirge war die "Lore Ley" erwachsen.

In dieser Zeit bildet sich der Begriff der "Waldeinsam-Leit", und es ist etwas von seelischem Zufluchtsuchen darin zu spüren.

Der Begriff stammt aus Tiecks Märchen "Der blonde Eckbert", und wenn man durchs Waldesdunkel mit den stürzenden Wassern und drohenden Felsen geschritten ist, schließlich auch das liebliche Tal mit den hellen Birken hinter sich gelassen hat, gelangt man zur hütte der Alten, und hier singt der wunderliche Wogel im Käsig: "Waldeinsamkeit, / Die mich erfreut, / So morgen wie heut, / In ew'ger Zeit, / Oh, wie mich freut / Waldeinsamkeit." In dem Tieckschen Märchen nun wird Waldeinsamkeit zu einem Noviziat der Seele, das schlecht bestanden wird.

Landschaftlich geht man in Novalis' "Heinrich von Ofters dingen" einmal ganz ähnlichen Weg. In tiefen Gedanken legt ihn der Pilgrim zurück. Ziel ist ein großer Stein unter einem alten Baum, der nur unten noch grün, oben aber dürr und abgebrochen ist.

Vergegenwärtigt Schwind in seinen "Sieben Raben" oder in seiner "Melusine" solche Waldeinsamkeit, so lebt bei ihm die landschaftliche Stimmung in einem Baum auf. Mag er hohl sein und der Seslüchteten Unterschlupf gewähren — bestimmend für den Sindruck werden die dürren und abgestorbenen, wild gereckten, knorrig gewinkelten Äste zwischen

dem Blättergrün und die Baumwurzeln, in denen das haftende, das erdverwachsene, das schollentrozige Wesen des Baums zum Ausdruck kommt. Das ist's, was in der Waldeinsamkeit erfreut: daß Zeit in Swigkeit entgleitet.

Auch Börne hat sich einmal darüber ausgesprochen, daß es eigentliches Sinsamkeitsgefühl in der Natur nicht gebe; im Kölner Dom möge man sich vereinsamt fühlen, aber in menschenverlassener Landschaft sei man nie allein. Und nun betrachte man daraushin die Semälde Caspar David Friedzichs, den man den Sinsamkeitsmaler dieser und vieler Jahrzehnte nennen könnte —: Dieser steinige Strand am Meer; dieser Felsendurchblick auf den Sletscher; dies Sestein im Sebirge; dieses Kreuz auf dem Felsen — ein Sinsamkeitszgefühl kommt nirgends auf. Dielmehr spricht da etwas Seelengebietendes. Diese Landschaften sind menschenverzlassen; gegenwärtig ist Sott.

Es war denn auch nicht das Sefühl der Vereinsamung, nein, das war es gewiß nicht, was den Begriff der Waldseinsamkeit damals so sehnsüchtig umschmeichelte. Es war eine ernstere Stimme, die rief.

Sichendorff hat sie gedeutet. Der Wald als solcher erhält bei ihm eine ethische Sendung: "Da steht im Wald gesschrieben / Ein stilles, ernstes Wort / Von rechtem Tun und Lieben / Und was des Menschen Hort." Waldeinsams Teit wird zu einer Stätte des Sichbesinnens auf sich selbst. Die Stimmen der Bäume mahnen, und Text ist dein uns sterblich Teil. Irgendwie ist der verwurzelte Baum Ewigskeitszeuge. Katholisch gewendet — und das ist abermals ein Sichendorfssches Gedicht — bedeckt die Mutter Gottes mit ihrem Sternenmantel die Waldeinsamkeit.

Man wird sich klar über den für diese Zeit wichtigen Besgriff der "Waldeinsamkeit", und es ist dies auch die lette

Deutung des Tieckschen Märchens: "Waldeinsamkeit" ist in landschaftlicher Versenkung und bildhafter Auferstehung: die Vergegenwärtigung des Sewissens der Zeit.

je Baume, hohe stattliche Baume, auch die jugends lichen, erst vor zehn oder zwanzig Jahren gepflanzten - die umhalfte, herzte und streichelte er wie seine Lieblinge und bewahrheitete in der eigenen Derson gleichsam die von ihm angespielte Fabelsage, daß die ersten Menschen auf und aus den Baumen gewachsen seien. Wie oft sind wir an einem Apfelbaum, an einer Larche oder Tanne unter folchen Zärtlichkeitsanwandlungen seghaft geworden! mobei er denn zu erzählen pflegte, wie er als Pleiner Knabe dabeis gewesen, als die selige Mutter und Schwester Marianne sie haben pflanzen lassen" -: Das ist es, was Ernst Moritz Arndt vom Freiherrn vom Stein berichtet. Es erweift sich damit nur wieder, wie fehr große Menschen das Empfindungs. leben ihres Zeitalters in allen Tiefen ausschöpfen; sie sind es, die das im Unterbewußtsein des Volks Schlummernde zu wachem Dasein ans Licht heben -: Dieser Zeit bedeutet der Baum die sichtbar gewordene Seele der Landschaft.

Humboldt hat einmal geschrieben, ein einzelner Baum, wo er auch stehen möge, wenn er nur groß und reich an Zweigen, sei wie eine kleine Welt, und Bettina, die jeder aufflatternden Empsindung mit dem Schmetterlingsnetz nachs jubelt, versehlt nicht, ihre Dithyrambe auf den Baum zu dichten. Die klingt in die Worte aus: "Begegne dir nichts, was dich beleidigt, o Baum! den keiner der Unsterblichen umwandelt. Ich zwar träume den Frühling in deinem Schatten, und mir deucht, von Unvernehmbarem widerhallen

zu hören, rings, die Wälder und die Hügel." Damit sind Wälder und Hügel, ift Landschaft schlechtweg in die schützende Erscheinung des Baums ganz innig einbezogen. Das Merkwürdigste aber und zu tiefst das Zeitempsinden Offenbarende: Katharina Emmerich ersindet sich in ihren Visionen Bäume. Sie sieht Bäume mit geschuppten Stämmen und ungeheuer großen Blättern; auch pyramidenförmige mit sehr großen schönen Blumen; den Baum des Paradieses, dessen Früchte, meist zu fünf, um die Spize der Zweige herumhängen; Bäume, die eine Laube bilden; wieder Bäume, deren Zweige sich zur Erde niedersenken, dort wurzeln, wieder Bäume emportreiben, die desgleichen tun. Was das alles bedeutet? Heilige Landschaft.

So mag man denn nun auch mit E. T. A. Hoffmanns Stuzdenten Anselmus ("Der goldene Topf") unter den Holundersbusch unsern des Linkeschen Bades bei Dresden treten, diesen Holunderbusch, um dessen Zweige die drei in grünem Gold erglänzenden Schlänglein spielen. Er ist gleichsam Torwart des Märchens, und alle zauberischen Ereignisse nehmen aus seinem Geäft ihren Ausgang. Aufs Wesentliche hin anzgesehn aber darf dieser Holunderbusch noch ganz andere Geltung beanspruchen: Er ist die lebendige Verkörperung der Vresdener Landschaft. Die Seele der Landschaft wird sichtbar im Baum.

Diese Empsindung, deren sich vielleicht niemand bewußt war und die doch aller Ahnungsleben erfüllte, bestimmt die Landschaftsmalerei der Zeit. Alle Gefühlsschwingungen suchen etwas wie Scho im Baum.

Man könnte sagen, der Baum sei bei Ludwig Richter häuslich und zu einer Art Familienmitglied geworden. Georg Philipp Schmidt malt in zwei Bildern des Heidelberger Museums "Ausblick in die Sbene" und "Im Karmeliter»

wäldchen" ein Frauenleben ganz im Sinn der Zeit: In lichten Buchen ist der Traum des Mädchens; der helle Laubgang vergegenwärtigt das umfriedete Dasein der Frau mit dem Kind im Schoß. — Hochaufragende Sichenstämme; im Moos gelagert oder Posten stehend, die Körner, Friesen, Hartmann: so verbildlicht Georg Friedrich Kersting die Freiheitskriege. Die "Birke im Sturm" malt Joh. Chr. Cl. Dahl, und es ist, als zitterte das geängstigte Zeitbewußtsein durch die gepeitschten Blätter, aber als reckte sich auch die Zuversicht der Zeit in dem Stamm der Birke auf. Recht eigentlich zu Deutern der Zeitsele durch das Medium des Baums aber werden Caspar David Friedrich und Schinkel.

Es ift bereits die Rede davon gewesen, daß Caspar David Friedrich "demotratische" Baume, murzelfeste Baumproletarier, gemalt hat. Er gibt in seinem Bild "Sinsamer Baum" diefen Pronenlosen Baumproletarier aber auch derart, daß ethische Kraft von ihm ausgeht. Er stellt in "Kommender Frühling" den Entzweigten fo neben den reich Umafteten, daß es wie Botschaft von Tod und Leben ift. Er wandelt in "Zwei Männer in Betrachtung des Mondes" den blatts losen Baum, deffen Wurzeln wie Afte und deffen Afte wie Wurzeln sind, in den Magier, der die Krafte des Mondes beschwort. Er legt in feinem berühmten Bild "Kreus im Gebirge" alles Emporschauen zu Gott in Tannengrun und Tannengndacht. - Schinkel ftellt den gotischen Dom mit der lichten Kuppel auf seinem Gemälde so hinter bewegtes Baumgrun, daß es ift, als Plange in der garten Architektur das Gebet der Baume gum himmel auf; er laft in "Dom hinter Baumen" das Blattwert zu sichtbarem Echo des Orgelspiels werden. Er malt in "Landschaft mit Trauers weide" den mittelalterlichen Kaiser auf Reiseraft derart unter das Baumdach, daß dies gleichsam zu l'aiserlichem Gezelt und zu naturhafter Beglaubigung des Gottesgnadentums wird. In seinem Wandbild "Abend" ragt die windgezauste Fichte so über die Kehre der Landstraße, daß der Sturm in ihrem Gezweig nichts anderes als der Atem der Landschaft selbst ist, daß deren gesamte Ausdruckstraft in dieser Fichte aufschießt. Er gibt in seinem "Morgen" sedwedes bräutliche Glück im Aneinanderneigen zweier Bäume.

In ihrem gesamten Empsindungsleben fand sich die Zeit im Baume wieder. Das wird darum bedeutungsvoll, weil im Baum nicht nur die erdgebundene Sestalt, sondern zusgleich auch immer die Stimme aus den Lüften ist. Im hinzblick auf diese Zeit, und das hat sich noch zu erweisen, könnte man den Baum das Orgelwerk der Landschaft nennen.

ie Landschaft war Ziel menschlicher Arbeit gewesen: So hatte "Faust" dem Meer Land abgewonnen, so hatten die Freunde der "Wahlverwandtschaften" dem Park des Gutes neue Weganlagen zu neuen Ausblicken geschaffen. Im humanitätszeitalter hatte der Tatwille des Menschen über der Landschaft geherrscht.

In dieser Zeit der schöpferischen und der nachwirkenden Romantik wird die Landschaft zu einer Zufluchtestätte. Das Friedensbedürfnis hält bei ihr Sinkehr. Romantik heißt Zehnsucht. Die Sehnsucht aber schweift, und so kann es nicht wundernehmen, daß neue Landschaftsbezirke den Künsten gewonnen werden, die Künste auch zugleich im Landschaftslichen sich neue Ausdrucksmöglichkeiten sichern.

Brentano, seinem Wesen nach mehr Improvisator als Dichter, bietet ein ganzes heer von Nixen und Nymphen, hexen und Kauzen auf, seine Rheinlandschaft zu bevölkern,

er schildert aus romantischer Aberlieferung heraus, aber er gewinnt für diese besondere Landschaft den besonderen Stimmungsausdrud; seine Verse platschern mit den Wellen der Fluffe, zu spielenden Lichtern auf Fels und Waffer werden seine Reime, in der "Lore Ley" erschafft er seiner Landschaft den lebendigen Mythos. Heinrich Heine erobert sich die Nordsee. Auch er ruft Gestalten der Mythologie auf, aber er gibt ihnen modernes Gesicht. Sie werden ironischen Diensten gefügig gemacht. Die Ironie des Poeten er= Pennt sich selbst in der See, als dem ironischen, wankelmütigen, launischen Clement der Landschaft, wieder. Zugleich erfteht. gang modern erfaßt, dem ironischen Spiel Tiefe der Auffassung gewährleistend, das Symbol: denn nun wandelt der heiland der Welt über Land und Meer im wallend weißen Gewande, und als Berg in der Bruft trägt er die rote, flammende Sonne. Lenau singt seine Schilflieder, und wenn sein Teich, der regungslose, von der nordischen Landschaft der markischen Drotestanten auch fernab liegt, seine Weise mußte doch auch am havelufer gehort werden und durfte ihrerseits dazu beitragen, den ftillen Seen um Berlin berum Atmosphäre zu geben. Sang aus romantischem Geift beraus schafft sich E. T. A. hoffmann seine Stadtlandschaft, sein Berlin. hier aber ift nicht mehr von Übernahme irgends welcher romantischen Mythologie die Rede. Wohl lebt die Dergangenheit inmitten der Segenwart der Stadt, aber in scharfgeschnittenen Abenteurervisagen, in sekhaft angesiedeltem Alchimistenpad. Es ift, als zoge der Romantiker inmitten der durchaus realistisch gesehenen Stadt magische Kreise, in denen Sput sein darf. Der aber ift so gestaltet, daß Segenwart und Vergangenheit durcheinanderkichern, und überall, sei es nun "An den Zelten", sei es am Alten Rathaus, in ihrer Mischung von Rationalismus und Phans

taftik die trüb-kühle, ganz eigentümlich berlinische Luft entsteht.

Die romantisserte Stadtlandschaft geht durch Spitweg in die Malerei über, aber das Wesentliche seines Werks ent= fteht erft in späterer Zeit, aus abermals neu erwachter Sehn= sucht. Für die romantische Landschaft der Spoche werden Gemälde wie "Wanderers Sturmlied" von Johann Christian Reinhart, J. A. Kochs "Opfer Noahs" und "Berner Ober» land", K. Ph. Fohrs "Romantische Landschaft", Ludwig Richters "Tal bei Amalfi", Schinkels "Dekoration zur Al-Pefte" Pennzeichnend. Vielfach sind diese Bilder aus der italienischen Landschaftsszenerie heraus stilisiert; neben dem Baum wird der nadte Fels zu bestimmendem Motiv; der Sturzbach oder ein schlafendes Wasser sammelt die Stimmung; oftmals überspannt der Regenbogen den himmel. Malerisch aber ift die Zeitstimmung in ihrer Tiefe in Caspar David Friedrichs Wert offenbart. Alle außere Romantit ift hier abgefallen. In ihrer tiefften Ginsamteit, im Auf und Ab gebietender Linien sucht Friedrich die Natur. Aus ihrer Cinfamteit gewinnt fie ihm Stimme. Aber diefe Stimme fpricht nicht mehr ausschließlich zum Menschen, sondern auch zu Gott. Sucht auch hier noch die Sehnsucht Zuflucht, so mag sie sie finden; nicht aber in mudem Sicheinbetten, sondern im gebieterischen Aufblid zum Schöpfer. Co ift, als wenn aus Friedrichs Mund der Protestantismus der Patholis sierenden romantischen Landschaftsauffassung die lampfbe= wußte, die sittlich ernste Antwort gegeben hatte.

Schinkel, der mit den Augen des Romantikers Italien bereist hatte, entdeckte in sich selber an der Havellandschaft den Realisten. Gelegentlich freilich, wie in seinem Bild "Der Heilige See bei Potsdam", romantisiert er auch Havelland. Aber er sindet doch auch die Möglichkeit, auf romantische

Requisiten Verzicht zu leisten, dies Flachland mit dem Fluß und den bewaldeten Ufern gibt seiner Sehnsucht in sich Gesnüge, es scheint fürder keines Wunders mehr zu bedürfen als etwa der im Flammenrot untergehenden Sonne.

In "Landschaft mit Pilger" (um 1813) hat Schinkel die Havellandschaft (oder eine ihr durchaus entsprechende) gesmalt, im Hintergrund, über den Wipfeln der Bäume, ragt die Kuppel der Kirche auf. Vergleicht man diese Kuppel mit der von Schinkel erbauten Nikolaikirche in Potsdam, so fällt eine eigentümliche Ähnlichkeit auf — unwiderleglicher Besweis dafür, wie sehr sich Schinkel in seinen Bauten von seinem Landschaftsempsinden bestimmen ließ.

Und das ist ein Großes in Schinkel, und er wird dadurch zur lebendigen Stimme der Zeit: Seine Bauten ersteben, einem Organischen vergleichbar, aus der Landschaft. Das ist — gleichgültig, welche Formensprache im Einzelfall über-

nommen sein mag - sein Stil.

Es scheinen sonderliche Überlegungen zwischen Schinkel und Dückler-Muskau gepflogen worden zu sein, offenbar im Hinblick darauf notiert der Fürst: "In hohem Grade wichtig ist es, daß Gebäude immer im Charakter der Landschaft erscheinen, mit der sie verwebt sind." Er fordert daraufhin bei Darkgebäuden Unregelmäßigkeit. Er will von Gotik unter Fichten und lombardischen Pappeln nichts wissen, bei Sichen und Buchen sei sie am Plate.

Grisebach stellt Schinkel in Gegensatz zu dem Barod: "Schinkel war in eine Zeit hineingeboren, die aus einem grundsätlich anderen, sentimentalisch sich hingebenden Vershältnis zur Natur die Amgebung eines Hauses nicht mehr streng gegen die Landschaft abzusondern, vielmehr aus Haus, Garten und Park eine ideale landschaftliche Lzenerie, gleiche sam ein lebendig sich entwickelndes Landschaftsbild, zu ges

stalten trachtete." Und nun vergegenwärtige man sich, als ein Beispiel für viele, unter solchem Sesichtspunkt die Sartensfront des Schlößchens Tegel, das Schinkel für Humboldt ausgebaut hat. Die zu beiden Seiten überragenden Bäume, das in den Vorbau eingeschmiegte Buschwerk ziehen den klassistischen Bau derart in die grüne Umgebung hinein, daß er trot der fremden Formensprache zum Künder märkischen Landschaftsempsindens wird. Und das gilt in dem gleichen Maße von der Innenarchitektur: Die mattgrünen, mattrosa und lichtblauen Zimmer halten Zwiesprache mit dem Grün der Bäume und der Rasenslächen.

Mit der gleichen Instinktsicherheit fügt Schinkel seine Gebäude in die Stadtlandschaft ein. Man könnte auf den Museumsbau am Spreeuser deuten, auf die Neue Wache — monumentales Beispiel aber ist doch die Sinstellung des Schauspielhauses zwischen die Kuppeln der beiden Kirchen. Nicht nur, daß der Plat dadurch seinen Charakter erhält — in dieser Sinstellung als solcher ist musikalische Wirkung, die architektonisch fragwürdige Freitreppe wird geradezu zu musikalischem Motiv. Dieser mit Steinen gepflasterte, von Mauerwerk umstellte Platz wird durch die architektonische Singliederung des Schauspielhauses zu "Landschaft". Und noch ruht ein romantischer Hauch darüber.

Was aber Schinkel im großen geleistet hatte, das wurde im Biedermeierhaus zu Allgemeingut. Das Gelb des Anstrichs verschwistert sich dem Grün der Bäume. Jene "Unregelsmäßigkeit", die Dücklers-Muskau für Parkgebäude gefordert hatte, ist hier so selbstverständlich geworden, daß der scheins bar willkürliche Bau, in die Stadtlandschaft versetzt, die Erstnnerung an den Garten weckt, und mehr als nur Erinnerung, denn in dem Hof ist a der Baum stehengeblieben, und zu der Galerie klettert wilder Wein empor. Das architektonisch

willkürlich eingesetzte, die Ausmaße des Baus nicht respekstierende Fenster wird durch das Blumenbrett und die paar blühenden Töpse darauf zu einem Wahrzeichen der Naturverbundenheit. Und vielleicht konnte das Tonnengewölbe des vorderen Singangs zu dem senseits des kleinen Hoses nur deshalb nicht auf gleicher Achse liegen, weil sich sa der Baum dazwischen befand und seine Rechte gegen das aufzusührende Mauerwerk geltend machte. Im Biedermeiershaus ist fast überall Pakt mit dem Boden, auf den es gesstellt wurde, Pakt mit der Landschaft, deren Nähe es der Stadt vermittelt. Die Sehnsucht baut mit an der Architektur der Zeit.

In der Ferne im Tiergarten blies ein Horn recht artig "Deine dem Kuhreigen sehr ähnliche Melodie; das verssetzte mich in unsere Schweizerreise", schreibt Schleiermacher einmal an seine Frau; und in den "Wahlverwandtschaften" heißt es gelegentlich: "Waldhörner ließen sich in diesem Augenblick vom Schloß herüber vernehmen, bejahten gleichssam und bekräftigten die guten Sesinnungen und Wünsche der beisammen verweilenden Freunde." Den Menschen dieser Zeit wird durch musikalische Klänge die Empfindung für die Landschaft geweckt, gestärkt, verinnerlicht.

Und mehr als das: Das Naturgefühl setzt sich unmittels bar in musikalische Sindrude um, es wird zu Seelenmusik.

Da der Student Anselmus in E. T. A. Hoffmanns "Goldenem Topf" sich recht inniglich in den Anblick des Holunders busches versenkt, ist es plöglich wie ein "Dreiklang heller Kristallglocken" um ihn, und alsbald hebt ein Gelispel, Gestlüster, Geklingel an —: "Zwischendurch — zwischenein —

zwischen Zweigen, zwischen schwellenden Bluten, schwingen, schlängeln, schlingen wir uns - Schwesterlein - Schwesterlein, schwinge dich im Schimmer — schnell, schnell herauf herab - Abendsonne schieft Strahlen" -: und dies Gelispel, Seflüster, Geklingel ift Musik. Jean Paul schildert in den "Flegeljahren" eine Fußreise: Zunächst hort der Wanderer aus dem Tal herauf den Ton der Flote; "er horte die Flote, die gleichsam aus dem Berzen der stummen Nachtigallen sprach"; dann pfeift er frei vor sich hin Chorale und alte Volksmelodien; "immer betrunkener und glücklicher wurde Walt, als er auf dieser erften Schäferpfeife, auf diesem erften Alphorn fortblies, dem Morgenwinde entgegen, der die Tone in die Bruft gurudwehte"; dann umfangt ihn Schweigen. und in dem Schweigen ift Andacht zu Gott und damit neuer Gefang; endlich tontihm der Glodengruß aus mehreren Dörfern; "hier kehrte er um vor dem lauten Weben; er fand die Welt sonderbar ftill um sich, nur das Gelaute Flang allein und leise wie Schalmeien der Kindheit, und er murde sehr bewegt." Auf dem Sang in die Waldeinsamkeit im "Ofterdingen" des Novalis läßt sich ein Wind in der Luft verspuren, und seine dumpfe wunderliche Musit verlor sich in ungewisse Fernen". In den Nachtwachen des Bonaventura heißt es: "Das ist eine wunderliche Nacht... Sanz in der Ferne ift leife, taum vernehmbare Musit, wie wenn Mücken summen oder Koch zur Nacht auf der Mundharmonika phantasiert." Überall der nämliche Vorgang: Der landschaftliche Cindrud wedt musikalische Klange, Musik deutet die Landschaft und führt sie dem Bergen gu. Es sind aber Weisen der Sehnsucht, die da vom Tal zum hügel und über die Wipfel der Baume tonen.

Dies musikalische Landschaftsempfinden wird zu Lyrik und beißt nun: Sichendorff,

Wo immer man Sichendorffs Gedichte aufschlägt, da musiziert die Natur, zumal der Wald. Die Frosche bringen tapfer ihre Ständchen, die Fledermaus schwirrt leise, man hort das Gahnen des alten Wassermanns, der wilde Jager fährt durch die Wipfel. Es singen die wandernden Gesellen, es singen ihnen die Stimmen im Grund. Die Baume im Garten rauschen heimweh. "Da rauschten Baume, sprangen/ Dom Fels die Bache drein, / Und taufend Stimmen Plangen / Verwirrend aus und ein." And nun lockt, luftig wie traurig, das Waldhorn. Die alte Waldkapelle läutet fort und fort hinab zum Tal. Der hirt blaft seine Weise, es fällt ein Schuß. "Übern Garten durch die Lufte / hor' ich Wandervogel giehn." Ein Fluftern wird zu geheimem Singen und gieht jedweden in feinen Bann. Don einer Frau, die die Laute rührt, dunkelt die Weise das Tal entlang. "Denn ein wunderbares Singen wohnte lange in dem Tale. "Der gesamte Natur" eindruck vom Frühlingswerden zum Berbsteswehen, von Sonnenaufgang zu Nachtbefangenheit ift bei Sichendorff Musit, und wenn es in der Prosaseines "Marmorbildo"einmal beißt: - "als fange die ganze Gegend leise", so ist das nur la= Konischer Bericht für seine gesamte Landschaftsverdichtung.

Aber auch bei Brentano heißt es, um nur ein Beispiel zu geben: "Hörst du, wie die Brunnen rauschen? / Hörst du, wie die Brunnen rauschen? / Hörst du, wie die Grille zirpt?.../ Selig, wen die Wolken wiegen, / Wenn der Mond ein Schlassied singt." Und in Lenaus Schissiedern: "Und ich mein", ich höre wehen / Leise deiner Stimme Klang / Und im Weiher untergehen / Deinen liebslichen Gesang." Im Schlachtlärm der Winde über Heines "Nordsee" sind auch lockende Harfenlaute und sehnsuchtes wilder Gesang; gelegentlich nennt er die Sterne, Goethes Sonnenausgang "Hymnus sentimentalissierend, "Sonnen-Rachtigallen".

Die Malerei der Zeit gibt gleiche Antwort. Als Dhilipp Otto Runge (1803) seine Landschaftszeichnungen zum erstenmal Tied vorlegt, ist der bestürzt; eine eigene Kunstahnung ift ihm darin ausgesprochen; der "Zusammenhang der Mathematik, Musik und Farben stehe hier sichtbar in großen Blumen, Figuren und Linien hingeschrieben". Wenn J. E. Hummel in "Grotte bei Teplit," Landschaft malt, dann sett er zwei Frauen mit Saiteninstrumenten in den Vordergrund, damit gleichsam Klang über der Sbene und den fernen hügelrüden sei, er ftellt in "Ofteria" die Frau mit der Laute und das Mädchen mit dem Beden gang vorn ins Bild und gibt in schwingender Schautel, auf der Frauen in wehender Gewandung und mit wehendem Schleier sitzen, der ftummen Melodie den bildkräftigen Ausdruck. Franz Krüger malt die Fürstin von Liegnitz hoch zu Pferd derart ins Baum- und Strauchgrun, daß der Wind im Gezweig und das Faltenspiel im weiten und sehr langen Reitgewand zu musikalischem Widerspiel werden.

Erfüller aber wird auch hier Caspar David Friedrich. Gemalte Musik könnte man seine Landschaften nennen, und
hummels äußerliche Klanggebung kommt daneben fürder
nicht mehr in Betracht. Denn nun ist der Klang ein rein seelischer geworden. Er ist zugleich musikalisch derart nuanciert,
daß Justi, ohne sich einer Übertreibung schuldig zu machen, die
"Mondnacht am Meeresuser" Beethovens "Mondscheinsonate", das unvollendete Gemälde "Nordlicht" der "Pathétique" vergleichen dars. Dielleicht aber wird keins der Friedrichschen Gemälde in musikalischer Einstimmung so klangreich
wie sein "Hochgebirge". Nichts als ein Gletscher zwischen
zwei toten, aufragenden Felsbergen. Das Ganze aber ist
Orgelklang. Aus dunkler Melodik aufsauchzend helle Töne.
Es ist aber zugleich in den vielfältigen Rissen im Auf und

Ab des Sesteins innerhalb der großzügigen Linien der Konturen überall Ton, und diese Töne vermählen sich zum Choral, und den singt diese Landschaft Sott. Sichendorff weit überholend, macht Friedrich die Landschaft, die er bis in sede Sinzelheit musikalisch durchdringt, die er mit rein malerischen Mitteln überall und individuell instrumentiert, zum symphonischen Kunstwerk. Bei Sichendorff sang die Landschaft; bei Friedrich ist sie seelische Musik geworden.

Und eben damit wird Friedrich zum Deuter seiner Zeit. Wieder blickt man der Lorelei in die Augen. Sie ist die singende Landschaft. Mit ihrem Liede lockt sie in den Tod. Das aber hat eine so "wundersame, gewaltige Melodei", daß es den Tod mit dem Leben versöhnt, und Friede wird; der tiefersehnte Friede.

## Musikalität

as die Gestalt des Faust für das humanitätsszeitalter bedeutet hatte, das wird für diese bewegte und in der Unruhe nach Melodik des Daseins verlangende Zeit zwischen den Revolutionen die Figur des Johannes Kreisler, dieses Kostgängers zwischen Genialität und Geistesumnachtung.

In Irrsinn sollte E. T. A. Hoffmanns Kapellmeister Kreisler enden, aber man sieht ihn immer nur auf der Schwelle zu dem dunklen Bereich, und weil soviel Finsternis auf ihn wartet, trinkt er jeden Lichtstrahl durstiger in sich ein.

Wer dieser Johannes Kreisler ist? Ein Liebender. Einer, der sich sein frommes Semüt und damit Begeisterungsfähigsteit gewahrt hat. Er ist verletzbar wie ein Kind. Und weil Musik seine Welt ist, wird ihm jeder falsche Ton, jeder Mißstrauch mit der Kunst, jede gefallsüchtige und leichtfertige Jurschaustellung zu körperlichem Schmerz. Der ruft sein Temperament und die Ironie in ihm auf. Dann grimassiert er den Wahnsinn, der doch in Wirklichkeit schon wartend hinter seinem Stuhl steht und ihm bereits lähmend in den Schädel krallt. Dann wird dieser Liebende zu einem Kückssichtslosen, der jede gesellschaftliche Bindung abstreift und dem es toller Senuß ist, die Furcht, die ihn hetzt, den ans dern einzussösen.

Ein Liebender und sein ganzes Dasein ist der Musik versschrieben. Erglüht er für ein Mädchen, so deshalb, weil sie den Ton in ihrer Kehle hat, der die Saite in seinem Innern zum Schwingen bringt. In Musik löst sich ihm alles auf — die Menschen, mit denen er zu tun hat, die Sartenbeete, die er durchschreitet, die Welt, die ihn umgibt, nicht zum wenigsten sein eigenes Leben. Er verblutet, genest und verblutet wieder an Musik.

Derart schlendert er durchs Dasein. Einer, der den Meslodien der eigenen Seele lauscht und fromm gestimmt wird, wenn die Umgebung sie ihm widertont. Es kommt über ihn, und er zeichnet die Weisen auf, die ihm im Innern erklangen. Sehr im Segensatz zu Faust fühlt er sich aber nicht zum Werk verpslichtet. Faust: das unendliche Streben; Kreisler: das unendliche Zersließen. Dort: der Starke, der sich in den Mittelpunkt seiner Welt stellt, sich mit ihrem, sie mit seinem Willen zu durchdringen; hier: der Zärtliche, der Stimmen auffängt und ihnen Antwort gibt; der Verletzbare, der aber im Srunde seines herzens weiß, daß alles in dieser Welt, was nicht Musik wäre, Täuschung bedeuten müßte.

Der sich selbst und sein Dasein musikalisch erlebt, aber trotzdem (oder eben deshalb) sein Ich und sein Schicksal nicht zu "komponieren" vermag; Chaotiker und Liebender; Ironiker und hingebungsbedürftiger; der Enthusiast unter der Holseharse einer vielsach dissonierenden Zeit: das ist E. T. A. Hosse manns Kapellmeister Kreisler, den sich diese Spoche recht aus ihren Nöten und ihrer Sehnsucht heraus zum Sbenbilde schuf.

In Ida Hahn-Bahns Roman "Gräfin Fauftine" heißt es einmal, die Musik sei eine Überwölbung dieser Welt mit einer zweiten.

n Zelter schreibt Goethe bereits im Jahre 1799: "Wenn meine Lieder Sie zu Melodien veranlaßten, so kann ich wohl fagen, daß Ihre Melodien mich zu manchem Liede aufgewedt haben." Das hatte an sich nicht viel zu bedeuten, würden in dieser Zeit nicht alle Künfte und darüber hinaus alle geistigen Betätigungen in Musik einbezogen.

Ernst Moria Arndt vergegenwärtigt sich einmal im "Geist der Zeit" die Art, wie die Antife im Segenfat gum Chriftentum der Natur gegenübergestanden habe, und nennt darauf= bin das Chriftentum seinem Wesen nach musikalisch. Dies selbe Empfindung spricht aus Schleiermachers "Reden": Wie eine heilige Musik sollen die religiosen Gefühle das tätige Leben begleiten; der burgerliche Beruf des Menschen sei gleichsam nur die Melodie seines Lebens, Religion muffe sie zu einer vollstimmigen und prächtigen harmonie erheben. Dorothea bezeichnet Friedrich Schlegels Art zu philosos phieren als musikalisch, im Gegensatz zu feiner Kritik, die architektonisch erscheine, Rahel spricht - was beinahe auf das gleiche herauskommt - von dem "metaphysischen" Sebaftian Bach, weil er "ohne Gemutsbeziehung in den Tonen untereinander felbft wirtt und dichtet". Don Friedrich Schlegel ftammt der Ausspruch, die Architektur sei versteinerte Musik, ein Wort, das, wofern man an Schinkel denken will, über Geiftreichelei hinaus zu gefühlsgewiffer Wahrheit wird. Dudler-Mustau tnupft daran an und meint: "Chenfo tonnte man vielleicht die hobere Gartenkunft mit der Musik vergleichen und wenigstens ebenso passend, als man die Architektur eine gefrorene Musik genannt hat, sie eine vegetierende Musik nennen. - Sie hat auch ihre Symphonien, Adagios und Allegros, die das Gemut durch unbestimmte und doch gewaltige Gefühle gleich tief ergreifen."

Merkwürdiger noch die Macht, die Musik im Unter-

bewußtsein gewann. Rahel notiert (1815) nachfolgenden Traum: "Diese Nacht träumte mir, ich höre ein so schönes Präludium, aus der Höhe, oder wo es sonst herkam; genug, ich sah nichts, welches eine so große Harmonie entwickelte, daß ich auf die Knie sinken mußte, weinte, betete, und immer ausries: Hab' ich es nicht gesagt, die Musik ist Gott, die wahre Musik, damit meinte ich Harmonien und keine Melodien, ist Gott! Immer schöner wurde die Musik; ich betete, weinte, und ries immer mehr; wie durch einen Schein, und ohne Gedankensormen, wurde mir alles, das ganze Sein in meiner Brust, hell und deutlicher; das herz ging mir vor glücklichem Weinen entzwei: und ich erwachte." Damit wäre Musik über die Religion hinaus, dem ursprünglichen Gottessbewußtsein zugewiesen, und somit der Ring geschlossen.

Wenn dieser Spoche der Begriff des Sesamtkunftwerks entsteht — man weiß sett, was sich zeitlich dahinter birgt: Nicht eine Verschwisterung der Künfte galt es, noch ein gemeinsames, gleichberechtigtes Wirken auf einen einheitlichen künftlerischen Sindruck hin, sondern: Musik zog die anderen Künfte alle in ihren Schoß und stillte sie mütterlich nach ihrer

Weise.

Und darüber hinaus: Musik versuchte das Leben als soloches einbettend einzulullen. Man denkt an das Flötenspiel des großen Preußenkönigs, und es ist, als hätte ein Hauch davon, abendlich, und nachdem die Arbeit des Tages zum Abschluß gekommen, durch protestantische Lande gegeistert.

Dieser Zeit wird Musikalität denn auch geradezu zu einer Forderung, und zu deren Vollstreckerin wirft sich Bettina auf, dieselbe Bettina, die ihre eigene Seele eine leidenschaftliche Tänzerin nach einer inneren Tanzmusik, die niemand außer ihr vernehme, genannt hat, und der Bruder Clemens die Metaphysik dazu gedichtet hat, den Charakter

des Menschen dem Thema einer Musik vergleichend: insofern er die Harmonie des Sanzen mitbegründet, habe er nur den Charakter seines Instruments; um harmonisch zu werden, müsse man schon eine gewisse Anzahl von Tönen umfassen. Bettina also fordert, Musik müsse in der Seele walten, ohne Musik könne nichts im Seist bestehn. Musik bringe alles in Sinklang: Sin Sewitter sei ein Hymnus mit der Musik. Musik sei der Argeist aller Slemente, das Meer sei Musik. Musik sei die sinnliche Seistesnatur. Die Sprache sei eine geistige Musik.

Solcher Überspannung gegenüber mag man an jene Sängerin denken, von der Varnhagen in seinen "Denkwürsdigkeiten" erzählt, deren Stimme so überanstrengt wurde — denn sie sollte die erste aller Sängerinnen werden — daß sie sie ganz verlor. Aber auch an Hoffmanns Antonie, der die Schwindsucht in der Brust wühlt und deren Stimme dadurch den letzen, den überirdischen Klang erhält, mag man erinnert werden. Noch war die Zeit so geistig, daß sie ihr seelisches Bedürfnis mit aller Natur und allen Sphären in Sinklang zu setzen suchte. Sie war zugleich genügend sinnlich veranslagt, um sich, ihrem seelischen Bedürfnis entsprechend, Kulstur zu schaffen.

In dieser Zeit ift Wien fast ausschließlich im Besitz aller großen und schöpferischen Musik. Die protestantische Hauptstadt aber wird zu etwas wie einem Resonanzboden; der ist nun ganz und bis in sede Faser von dem Sewoge der Tone durchzittert und klingt es melodisch wider. So entsteht hier sene Musikalität, die aus sich heraus neu, aber vorwiegend auf anderen Sebieten, schöpferisch wird; der gemäß der Mensch seine Umgebung — sein Leben zu gestalten trachtet.

300

n dieser Spoche zwischen den Revolutionen stellen sich alle Kunfte auf Musikalitat ein. Dichtkunft -: Man weiß, wie fehr die Romantiter, vor allem Tied und Brentano, in ihren Reimspielen musikalische Wirkungen in Ders= verschurzung und Wortklang anstrebten, es gilt das aber auch von Jean Dauls Prosaftil, zumal im "Titan". Tiefer führt es, wenn Grillparger in feiner Selbstbiographie ergahlt, er habe, mahrend sich ihm die Vorgange des "Goldnen Olieses" vergegenwärtigten, gewisse Symphonien mit seiner Mutter vierhandig gespielt, nund die Gedankenems bryonen verschwammen mit den Tonen in ein ununterscheids bares Sanzes". Der Plan sei ihm dann fern gerudt und in Vergessenheit geraten, als er aber später mit der Tochter der Karoline Dichler die nämlichen Musikftude vorgenommen habe, sei ihm alles wieder deutlich vor die Seele getreten, und er habe sich nunmehr an die Ausarbeitung der Dramen gemacht. hier also bildet die Musik bereits etwas wie den Kanevas, auf dem die Stickerei des Dichtwerks erfteht. Bei E. T. A. hoffmann aber wird die Musik unmittelbar und bewußt bestimmend. Er selbst hat von seinen "Elixieren des Teufels" gesagt, der Roman fange mit einem Grave sostenuto an, das in ein Andante sostenuto e piano übergebe, um dann von einem Allegro forte abgelöst zu werden; und das ist mehr als nur ein Spiel mit Worten. Sein Marchen "Drinzeffin Brambilla" bat hoffmann dann bis in jede Einzelheit als musikalisches Kapriccio zu komponieren versucht, und das gilt nicht nur von der Stoffgliederung - die dichterische Erfindung bereits erwuchs aus musikalischem Gedantenspiel und erfuhr die dem Kapriccio gebührende Gestaltung. An einer Stelle des Marchens heißt es: es befinde sich hier eine Lude. "Ulm musikalisch zu reden, fehlt der Übergang von einer Tonart zur andern ... ja, man könnte

sagen, das Kapriccio bräche ab mit einer unaufgelösten Dissonanz." In viel höherem Grade, als es bei Jean Paul der Fall war, ist nun auch der Prosastil bei Hoffmann mit seinen eigentümlichen Schachtelungen, Wiederholungen, refrainartigen Gliederungen, mit den absonderlichen Flüster= und Kichertönen und dem ironischen Pizzikato musikalisch bedingt. Hoffmann hat seinen Stil geradezu instrusmentiert; an bestimmten Stellen hört man die Flötens, dann wieder die Violinstimmen heraus.

Plastië—: Der zu tiefst musikalische Plastiker der Spoche ist Schadow, und indem man das ausspricht, denkt man vor allem an seine Doppelstatue der Prinzessinnen Luise und Friederike von Preußen, bei der die Sewandbehandlung zu durchkomponiertem sypmphonischen Kunstwerk wird. Die vom Taillenrund niedergehenden Kleidfalten der Luise treten zu den gewellt ausklimmenden, aber auch in dieser Bewegung gegliederten der Friederike in ein Widerspiel, das unmittelbar zu Musik wird und sich nur musikalisch bestimmen ließe. Ind wiederum: Vergegenwärtigt man sich Schadows Sesamtwerk im Vergleich zu dem Rauchs, so hat man, von den äußeren Stileinslüssen abgesehn, den Sindruck, daß der Segensatz am ehesten musikalisch, etwa in Nennung der Tempi und Tonarten, auszudrücken wäre.

Malerei —: Wie sehr Musik das Landschaftsbild bestimmte, ja, daß Caspar David Friedrichs Landschaften ganz wesentlich gemalte Musik waren, hat man bereits erfahren. Aber die Musikalität bleibt nicht auf das Landschaftsbild beschränkt. Schadows Sohn, der jungverstorbene Maler, scheint die musikalische Sinstimmung des Vaters geerbt zu haben, seine Fresken der Casa Bartholdi werden dafür überaus beredt. Man solge den weisenden Armbewegungen der Bilder "Joseph im Sefängnis" und "Der blutige Rock",

und man fühlt sich unmittelbar musikalisch erregt und besanftigt; die zeichnerische Komposition scheint in Verbindung mit der Farbengebung, wenn auch unbewußt, auf Klangwirkung zu gielen. Sang ftark und zwingend aber gibt fich das in Schwinds Gemalden. In feinem Melufine-Zuklus "Der Sinbruch in Melusines Gemach": die Frauengestalten werden zu Plingenden Wellen. In feinem "Gesellschaftes fpiel": die Bewegung der einzelnen Gruppen tont, das Gefamtbild aber ift sumphonisch gebunden. In feinem Bild "Auf der Brude" fest der Rhythmus gang ersichtlich im begegnenden Schritt des Soldaten und des Wanderburschen ein, er wird, wesentlich modifiziert, von anderen Geftalten aufgenommen, und findet in der Rube der Landschaft den harmonischen Ausklang. Ift es an sich schon kein Zufall, daß in der Malerei der Spoche überaus haufig hauskonzerte jum Gegenftand der malerischen Darftellung genommen werden, so erscheint auch auf diesem Sondergebiet Schwinds Sepiazeichnung "Ein Schubertabend bei Josef Ritter von Spaun" in ihrer deutlich ersichtlichen Umsetzung der Tonwirkungen in zeichnerische Komposition besonders charaktes riftisch. In ihrer Musikalität flüchtet die Malerei der Zeit, als bedürfte sie seelischer Beftatigung, in Spharen, die fie offenbar heimatlicher anmuten als ihr eigener Bereich.

Architektur —: Hat Friedrich Schlegel die Architektur eine versteinerte Musik genannt, so hat er im hindlick auf Schinkel gewiß das Rechte getroffen. Man hat Schinkel gegenüber die Empsindung, als bedeuteten die überlieferten Stile etwas wie Tonarten für ihn, die er denn auch, gemäß der Semütseinstellung zum architektonischen Thema, zu verswenden trachtet und ohne Voreingenommenheit verwendet. Bestimmend ist in sedem Fall die Landschaft, sei sie nun städtischer, sei sie ländlicher Art. Dadurch, daß das Baus

werk in sie einbezogen wird, man konnte beinahe fagen, aus ihr erwächst, ersteht die Möglichkeit der Musikalität. Man pergegenwärtige noch einmal das Schauspielhaus in Berlin, und man wird den Gefamtbau als dunklere Fermate zwischen den beiden belleren Tonen der Kirchenkuppeln empfinden. Derart beeindruckt, beginnt der Betrachter das Gebaude als foldes bis in all feine Gliederungen hinein, gleichsam in musikalischer Auflösung, zu erfassen. Gewiß, es ift das eine Frage der Linienführung wie der Derhaltniffe, der Gefamtwirkung wie der Gliederung - der architektonisch nicht einmandfreien Freitreppe aber kommt dabei eine so entscheis dende, musikalisch gar nicht auszuscheidende Bedeutung 34 - daß es gang offenbar wird, daß diese Musikalität in Schinkels architektonischer Phantasie das Primare seiner Konzeption gewesen ift. Sie ist es, die seinen Stil ausmacht. And dieser Stil geht aus der Außens in die Innenarchitektur mit aller erdenklichen Selbstverständlichkeit über. Nur daß hier die Farbengebung von lange nicht genügend einge-Schätter Bedeutung ift, und daß man an dem Schinkelbau unverständig frevelte, als man für den Zuschauerraum einen anderen völlig willfürlichen Anftrich mablte. Ein echt milhelmisches Unterfangen! Man muß heute schon in den sogenannten Konzertsaal flüchten, um der Musikalitat der Schinkelichen Innenarchitektur froh zu werden. Selbft die Wandgemalde sind hier in die Klangwirkung einbezogen, und es scheint tein Zufall zu sein, deutet vielmehr auf etwas wie innere Sinftimmung, daß diese Bilder vielfach musi-Palische Motive zur Darftellung bringen. Selten war ein Künftler so zeiteingeboren wie Schinkel: Klassizist im Sinne der "Iphigenie"; Gotiker nach dem Bergen der Romantik; der Baumeister der Musikalitat aus eigener Gemutseinftellung heraus. In gemessenem Abstand von seiner protestantischen Kunst ließe sich das architektonische Werk des Österreichers Josef Kornhäusel (1782—1860) für die Musiskalität der katholischen zeitgenössischen Baukunst namhaft machen.

Kunftgewerbe —: Man darf nur Schinkel in seine kunftzgewerblichen Arbeiten, etwa in seine Entwürfe für die Königzliche Sisengießerei folgen, um von dem Wehen des gleichen Seistes angerührt zu werden. Sen deshalb, weil die Auszgestaltung des Möbels, der Vase und des Trinkglases mit der Architektur des Hauses in Sinklang steht, läßt sich ja nur von Stil im eigentlichen Sinn hier reden. Sist denn auch kein Zufall, daß im Kunstgewerbe der Zeit das Motiv des Delphins und der Lyra immer wiederkehrt. Nicht als ob man Musikalität oder gar deren Stikettierung bewußt angestrebt hätte: man überließ sich der Stimme im eigenen Innern, und das verwandte Sinnbild bot sich von selbst.

Und nun durchschreitet man in Sedanken ein lettes Mal das Biedermeierhaus, und es scheint alles verwandelt oder in melodischem Flusse begriffen zu sein. Die angebaute Freitreppe im Hof ist zu einer Tonskala geworden, zu der der Baum die Begleitung rauscht. Sist Vewegung im weißen Tüll der Sardinen, sede Wandfarbung tönt ihren eigenen Aktord. Sist, als instrumentierten Sofa, Schrank und Stuhl die Weise des Zimmers, und in der Servante mit ihren Tassen und Släsern hebt ein leises Klingen an.

ine Zeit der schweren Kriegsarbeit und der harten sozialen Not, der Hungersahre; eine Zeit, in der umstürzende Ersindungen alles in Aufruhr setzen; in der Patrisarchalität sinkt und Autorität schwindet; in der die schützens den Mauern fallen und in der die Wege weit werden; in der von Revolution zu Revolution ein rauher Luftzug weht, in der Religiosität vielfach erstarrt und zu Aberglauben verweft; in Wahrheit eine Zeit abnehmender Seistigkeit — und dieselbe Zeit, in unserem, dem heutigen Empsinden gespiegelt, wie ein Bereich der Sammlung, des Sehütetseins, der harmonischen Lebensführung.

S ift kein Zweisel: Zum großen Teil rührt der Widersfpruch daher, daß alle Nöte jener Zeit — Krieg, Hunger, Lockerung der sozialen Bindungen — von der unseren übersboten worden sind. Im Orkan von heute dünkt der Sturm

von geftern harmlos.

Wenn aber unser Vild von jener Zeit mit den gegebenen Tatsächlichkeiten in Widerspruch steht — muß daraus wirklich und mit Notwendigkeit folgen, daß unsere Auffassung

falsch sei?

Man prüfe unbefangen die Sinwirkung der Schicksalstats sachen auf die eigene Seelenstimmung, und man wird erstaunen und zugeben müssen, daß sie nicht unbedingt davon abhängig ist; daß sie sich ihre Freiheit wahrt; daß sie in ihrem letzen Dunkel in jener selben Melodie forttönt, die schon an die Ohren des Knaben schlug; daß sie, einem Fluß vergleichbar, die tatsächlichen Seschehnisse umgleitet und sie wie Inseln, die immer erkenntlich aber doch ausgeschieden bleiben, fortsließend umschlingt.

Ein anderes kommt hinzu: Alle Vergangenheit lügt, weil man sie nur in den wenigen, die sie überlebt haben, sieht. Das Gegenwartsleben ist fast ausschließlich an Tote gebunden, denn sie alle, deren Stimmungen auf uns einwirken, die unsere Stunden mit uns teilen, unser Mühen fördern oder beeinträchtigen, werden nahezu ausnahmelos schon nach fünfzig Jahren aus dem Gedächtnis der Menschheit ausges

löscht sein. Wir aber lebten, den Geist jener Zeit zwischen den Revolutionen vergegenwärtigend, mit den Schleiermacher, Humboldt, Schinkel, und kennen sie sehr viel genauer, als es ihren Zeitgenossen vergönnt war. Die mögen einen Aufsat von Humboldt gelesen, eine Predigt von Schleiermacher gehört haben — davon, wie jene beiden sich ihr Havelland entdeckten und welche Botschaft der Tod ihnen zutrug, werden sie schwerlich viel erfahren haben. Vergangenheit lügt, weil sie an Stelle des Durchschnittesmenschen den Vereinzelten und Auserwählten setzt.

Wie aber, wenn eben jene Lüge tieffte Wahrheit ware? Es ift dem nicht so, daß man aus sich heraus dächte oder empfände. Vielmehr scheint es, als bildete jede Zeit aus dem ihr Sigenen eine Sefühls und Sedankenatmosphäre. Ungewiß, wie die zustande kommt. Soviel nur weiß man, daß das Werk der ihre Zeit wahrhaft Lebenden und deshalb Abers lebenden, dieser Bevorzugten, diese Atmosphäre wesentlich speist. Sicher, daß die vielen und Namenlosen (aber auch die führenden Seister) aus ihr gespeist werden; seder seinem Verlangen und seiner Aufnahmefähigkeit gemäß.

So ift dem also doch so und kann nicht anders sein: Tritt uns als wesentliches Merkmal der Zeit aus den lebendig gesbliebenen Zeugnissen eine einzig geartete, aus der Spoche erwachsene und sie bedingende Musikalität des Sestaltungssvermögens, der Smpsindungsweise, der Lebensführung entzgegen, so muß sie sich auch dem Volksganzen mitgeteilt und dessen Daseinsrhythmus beschwingt und besänftigt haben.

Und diese Musikalität der Spoche zwischen den Revolutionen ist es auch, die unsere Auffassung dieser nahen, uns holden Vergangenheit schuf. Das ist es: Noch hören wir, und sie ist zu uns gedrungen, die Melodie sener Zeit, die viele Dissonanzen löste. Zu einer Zehnsuchtsweise wurde sie uns. Die Frage nach dem Mythos der Zeit hat aus sich hers aus die Antwort gefunden. Es war nicht Zufall, wenn sehr verschieden geartete Dichter der Spoche die Sestalt der Lore Ley auf dem Felsen erschauten.

Nur ein singender Tod konnte einem melodisch einges sponnenen Leben Antwort geben.

Scheint es befremdlich, daß dieser ausgesprochen protes ftantischen Kultur aus dem spezisisch katholischen Landschaftse empfinden der Mythos erstand und daß es ein südischer Dicheter war, der ihm die lebendige Fassung verlieh? Aber viels leicht stütt auch das die Erkenntnis, daß der Ruf seder Zeit an alle ergeht, und daß Religion über den Relisgionen ist.

Die Lorelei mit ihrem Singen. So ist wirklich vielleicht nicht das letzte, auf die Felsenriffe zu achten. Aber es scheint wichtig für die Zeit wie für den in ihr Wirkenden — und so nun auch für uns, die Nachgeborenen — daß eine Stimme aus der höhe sei.



## Namenverzeichnis

Achard, Franz Karl 41.
Albert, Julius 41.
Alexander I., Kaiser von Rußeland 18, 52, 53, 170, 210.
Appert, François 42.
Arndt, Ernst Mority 9, 31, 34, 36, 37, 38, 54, 59, 60, 62, 80, 83, 89, 90, 96, 169, 224, 228, 229, 282, 297.
Arnim, Achim von 59, 102, 242.
Asher, Jul. Louis 69.
August, Herzog von Gotha 61.

Bach, Sebastian 109, 297.
Basedow, Karl A. von 43.
Beethoven, Ludwig van 91.
Begas, Karl der Ältere 69.
Bernstorff, Graf Christian 99.
Berstett, Wilhelm Ludwig, Leopold Reinhard 18.
Berzelius, Jacob 42.
Bismarck, Fürstin Johanne 65.
Blücher, Gebhard Leberecht, Fürst von Wahlstatt 29, 36, 37.

Bonaventura (Nachtwachen des) 291.

Bőrne, Ludwig 25, 26, 54, 60, 64, 65, 77, 99, 103, 143, 169, 228, 250, 281.

Bottger, Rudolph Chriftian 42.

42. Broid. Tome

Braille Couis 44.

Braille, Louis 44.

Braithwaite 41.

Brentano, Bettina 8, 49, 56, 78, 79, 102, 166, 214, 224, 253, 268, 282, 298, 299.

-- Clemens 10, 32, 59, 77, 78, 79, 96, 139, 142, 166, 180, 182, 191, 192, 198, 242, 249, 267, 268, 274, 285, 286, 292, 298, 299, 300.

Bretonneau, Pierre 43.

Bright, Richard 43.

Brinkmann, Gustav von 99,

Bromer (Ingenieur) 41.

Bülow, Heinrich, Freiherr von 24, 81.

-, Gabriele von, siehe hums boldt.

Burgedorff, Wilhelm von 102. Buemann, Qugufte 194. Byron, Lord George Noël Gordon 131.

Cambacères 42.
Canova, Antonio 270.
Carl August, Herzog von Weimar 112.
Carolath, Adelheid, Fürstin von 105.
Caventou, Jean Baptiste 43.
Chadwick 41.
Chamisso, Adelbert von 141, 191.
Chancel 42.
Coindet, W. C. 43.
Conolly, John 44.
Contessa, Karl Wilhelm Salice 191.
Cotta, Johann Friedrich von 50.

Daguerre, Louis 42.
Dahl, Joh. Chr. Cl. 284.
Danhauser, Josef 67, 68.
Davy, Humphry 43.
Devoient, Charles 43.
Devrient, Ludwig 110, 111.
Diede, Charlotte 25.
Diestel, Heinrich 177ff.
Drais, Carl von 40.
Dubrunfaut, Augustin Pierre 42.

Currie, James 44.

Sbel, Johann Wilhelm 178 ff. Sichendorff, Joseph, Freiherr

von 11, 141, 142, 271, 277, 278, 279, 281, 291, 292, 294. Eichhorn, Johann Albrecht Friedrich 15, 173. Elhler, Fanny 52, 119ff. Emmerich, Katharina 159, 182 ff., 197, 198, 203, 219, 258, 283. Engel, Johann Jakob 98, 99. Engert, Erasmus 69. Ericsson, John 41. Esquirol, Jean Etienne Dominis que 44. Evans, Oliver 40. Eybl, Franz 67.

Fairbairn, William 41. Ferrand 42. Feuchtersleben, Ernft, Freiherr von 43. Fichte, Johann Gottlieb 15, 21, 24, 25, 31, 34, 39, 88, 99, 166, 224, 229, 230, 267. Fischer, Joseph 111. Fohr, K. Ph. 287. Follen, Adolf Ludwig 226, 227. -, Karl 226, 227. Fontane, Theodor 276. Fouqué, Friedrich Beinrich Karl, Freiherr von 102, 108. Fowler, John 41. Franchot 42. Francis, Joseph 40. Freenel, Augustin Jean 40. Friedrich, Caspar Dapid 6, 27,

**39**, 115, 166, 167, 168, 244, 267, 279, 281, 284, 287, 293, 294, 301.

Friedrich II., König von Preußen 13, 33, 240, 254, 298.

Friedrich Wilhelm II., König von Preugen 13.

Friedrich Wilhelm III., König von Preußen 14, 16, 30, 32, 38, 85, 88, 94, 95, 114, 174, 175, 176, 179, 187, 240.

Friedrich Wilhelm IV., König von Preußen 16, 28, 31, 95, 174, 175, 240, 241, 258.

Friedrich I., König von Würtstemberg 259.

Friesen, Karl Friedrich 284. Froriep, Ludwig Friedrich von 259.

Fulton, Robert 40.

Salizin, Fürftin 174.
Sall, Ludwig 41.
Sallenberg, Marie, Gräfin 120.
Salloway, Ellijah 42.
Sauß, Karl Friedrich 41.
Sautier, Théophile 123.
Seiß, Philipp Heinrich Moris 42.
Sensler, Sünther 67.
Sens, Friedrich von 27, 39, 50, 99, 119 ff., 221.
Serhardt, Paul 181.
Serlach, Ludwig von 177, 198, 199, 200.

Gervinue, Georg Gottfried 251. Glaßbrenner, Adolf 66.

Gneisenau, Neithardt, Graf

von 36, 191.

Sorres, Johannes Joseph von 60, 228.

Soethe, Wolfgang 8, 26, 94, 103, 104, 107, 112, 115, 117, 136, 139, 148, 150 ff., 160, 162, 167, 168, 188, 198, 207, 208, 213, 216, 224, 231, 246 ff., 262, 267, 268, 270, 271, 275, 277, 292, 296, 297.

-, Ottilie von 64.

Grassi, Joseph 68, 143.

Grimm, Brüder 88, 108, 242, 252.

Grimmelshausen, Hans Jakob Christoffel von 147.

Grisebach, August 257, 288.

Günderode, Karoline von 56, 166.

Guzkow, Karl 155, 156.

Hahn-Hahn, Ida Gräfin 156, 157, 158, 296.

Hahnemann, Chriftian Friedrich Samuel 43.

Händel, Georg Friedrich 109. Hardenberg, Karl August Fürst von 20, 29, 32, 41, 57, 87, 113, 213, 230.

Hartmann 284.

Hauser, Kaspar 220, 221.

Baydn, Joseph 123, 132.

Hedemann, August von 181. Hegel, Georg Wilhelm Friedz rich 21, 27, 34, 36, 39, 88, 102, 108, 252, 269.

Beilmann, Josua 42.

Heine, Heinrich 12, 102, 103, 108, 131, 148, 149, 234, 237, 247, 248, 250, 278, 286, 292, 294, 307.

Heinrich, Pring von Preußen 223. Hengftenberg, Ernft Wilhelm 172, 173, 249.

Hensel, Luise 142, 190 ff., 221, 249, 258.

-, Wilhelm 107, 191.

Herder, Johann Gottfried 160, 162.

Herwegh, Georg 241. Herz, Henriette 93, 98, 99, 100, 101, 102.

-, Marcus 98, 99, 100.

-, Morit 98.

Beyne, Morit 147.

Hitzig, Eduard 191.

50ffmann, E. T. A. 24, 26, 57, 64, 107, 110, 111, 116, 191, 213, 214, 277, 283, 286, 290, 295, 296, 299, 300.

hohenlohe, Alexander, Prinz 219.

Houwald, Chriftoph Ernft, Freiherr von 191.

Home, Clias 42.

hufeland, Chriftian Wilhelm 43.

humboldt, Adelheid von 82.

-, Alexander von 27, 41, 88, 98, 99, 102, 108, 226, 267.

-, Caroline von 22, 25, 26, 34; 49, 56, 72, 73, 74, 75, 76, 77, 78, 117, 136, 137, 166, 208, 213, 214, 223, 239, 265, 272, 275.

-, Sabriele von 50, 55, 82, 83, 215, 241.

-, Wilhelm von 16, 21, 24, 25, 26, 27, 34, 35, 38, 39, 49, 51, 54, 56, 72, 73, 74, 75, 76, 77, 80, 81, 83, 84, 88, 95, 98, 99, 102, 108, 113, 117, 136, 137, 138, 166, 208, 213, 223, 229, 231, 246, 255, 265, 267, 268, 269, 270, 272, 275, 282, 289, 306.

Hummel, J. E. 293. Hunt, Seth 42.

Jacobi, Morit Hermann 42. Jahn, Friedrich Ludwig 31, 44,

Jenner, Edward 44. Joseph II., Kaiser von Österreich 91, 181.

Jung-Stilling, Johann Heinrich 170, 171.

Justi, Ludwig 244, 293.

Kammerer, Jacob Friedrich 42. Kampy, Karl Albert Chriftoph Heinrich von 173. Kanitz, Graf 179. Kant, Immanuel 165. Karl, Großherzog von Baden 30. -, herzog von Braunschweig 30. -, Herzog von Medlenburg 37, 241. Keller, Friedrich Gottlob 42. Kerner, Juftinus 215ff., 217. Kerfting, Georg Friedrich 284. Kimsky, Frau von 213. Kleift, Heinrich von 81, 139, 140, 141, 158, 259 ff., 264, 265. Klopstod, Friedrich Gottlieb 73, 137. Koch, J. A. 287. Koreff, David Ferdinand 213. Körner, Theodor 284. Kornhausel, Josef 304. Kotebue, August Friedrich Ferdinand von 16, 60, 177, 226, 227. Krudener, Barbara Juliane von 209, 210 ff., 219, 221. Krug (Professor) 210. Krüger, Franz 69, 293. Kügelgen, Gerhard von 68. -, Wilhelm von 26, 170, 171, 215.

Laffitte, Jacques 40. Langerhans (Baurat) 24.

Kühn, Sophie von 265.

Laroche, Karl von 98. Leistikow, Walter 276. Lenau, Nikolaus 286, 292. Lessing, Gotthold Ephraim 146, 147, 148, 162. Liebig, Justus von 41. Liegnit, Fürftin von 293. Ligne, Fürst von 102. Lind, Jenny 69. Ling, Peter heinrich 44. List, Franz von 67, 107. Logau, Friedrich von 147. Louis Ferdinand, Pring von Dreußen 102, 104. Luife, Konigin von Preußen 27, 63, 68, 111, 114, 138 ff., 141, 143, 144, 266 ff., 301. Luther, Martin 165, 168, 169, 199, 227. Lutter & Wegner 110. Lüzow, Ludwig Adolf Wil= helm, Freiherr von 108.

Madersperger 42.

Manderstjerna, General von 206, 210.

Marsais 42.

St. Marsan, Graf 94.

Marwis, Alexander von 9,25, 49, 54, 138, 166, 169, 177, 252, 261, 266, 276.

Meldyer 174.

Mendelssohn, Abraham 106, 142.

—, Fanny 252.

Mendelssohn, Felix 59, 107, 109, 113. -, Lea 23. Menzel, Wolfgang 250. Merdel, von (Oberpräsident) 23. Mereau, Sophie 194. Mesmer, Franz Anton 43. Metternich, Clemens Lothar Wenzel, Fürft von 16, 35, 91, 124, 125, 126, 131. Mirabeau, Honoré Gabriel Viktor Riquetti, Graf 57, 125. Mohr, J. 186. Monby, George William 40. Montgelas, Maximilian Joseph Graf von 57. Mority, Karl Philipp 99. Morfe, Samuel Finlay 41.

Mot, Friedrich Christian Adolf von 20. Mozart, Wolfgang Amadeus

91. Mundt, Theodor 263.

Någeli, Hans Georg 109. Napoleon 19, 33, 114, 209, 211. Nasmyth, James 41. Naundorff, Karl Wilhelm 220. Newall 41. Nixon, C. 40. Novalis 95, 100, 137, 159, 160, 161, 162, 200, 248, 262, 265, 280, 291. Oldach, Julius 66. Olfers, Hedwig von 193. Overbeck, Johann Friedrich 67. Owen, Sir Richard 43.

Paalzow, Henriette von 117.

Paganini, Nicolo 107.
Pelletier, Joseph 43.
Pepys, William Hasledine 42.
Perrot 41.
Perry, James 42.
Pichler, Karoline 300.
Pleischl, Adolph 42.
Plewe (Leutnant) 239.
Prevorst, Seherin von 215 ff., 219.
Püdler = Mustau, Hermann
Ludwig Heinrich, Fürst von
8, 115, 174, 213, 236, 256, 268, 288, 289, 297.

Radziwill, Anton Heinrich, Fürst 111, 113.

—, Elise, Prinzeß 112.
Raimund, Ferdinand 117.
Ramboux, Johann Anton 67.
Ramler, Karl Wilhelm 98, 99.
Ranke, Leopold von 102, 108, 133.
Rauch, Christian Daniel 27, 36, 108, 266, 270, 301.
Raumer, Friedrich von 56.

Rausch, Bernhard 69.

Puftkuchen, Johann Friedrich

Wilhelm 248.

Récamier, Jeanne Françoise Julie 117.

Reichardt, Johann Friedrich 99. Reinhart, Joh. Chr. 287.

Ressel, Joseph 40.

Reuß, Fürst 102.

Richter, Jean Paul Friedrich 99, 103, 107, 251, 291, 300, 301.

-, Ludwig 168, 243, 244, 278, 279, 283, 287.

Rietschel, Ernft 25, 27.

Rift, Johann 148.

Robert, Ludwig 105.

Roebling, Johann August 40.

Rohr, Karl 84.

Rose, Valentin 44.

Rothschild, Familie 27.

Rotted, Karl Wenzeslaus Ros deder von 231, 232.

Runge, Philipp Otto 39, 66, 252, 271, 293.

Sailer, Johann Michael 181. Sand, Karl Ludwig 60, 84, 177, 226, 227, 228, 229, 241. Sauffure, Théodore de 41.

Savigny, Karl Friedrich von 8, 24, 252.

Schadow, Friedrich Wilhelm

-, Johann Gottfried 13, 19, 21, 49, 83, 111, 169, 301.

Scharnhorst, Gerhard Johann David von 29, 114. Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph von 88, 174, 252.

Schill, Ferdinand Baptifta von 29.

Schiller, Friedrich 80, 92, 148, 248, 250, 251.

-, Lotte 72.

Schinkel, Carl Friedrich 7, 23, 26, 108, 115, 167, 243, 256, 257, 275, 277, 278, 284, 285, 287, 288, 289, 297, 302, 303, 304, 306.

Schlegel, Dorothea 7, 22, 25, 65, 93, 98, 99, 187, 188, 208, 209, 223, 240, 248, 249, 269, 273, 297.

—, August Wilhelm 107.

—, Friedrich 93, 99, 100, 187, 188, 249, 250, 297, 302.

Schleiermacher, Friedrich 15, 24, 25, 33, 35, 38, 39, 53, 54, 60, 72, 77, 80, 81, 88, 93, 94, 96, 100, 137, 142, 143, 160 ff., 172, 174, 175, 176, 179, 180, 193, 202, 213, 225, 226, 264, 267, 268, 271, 272, 275, 290, 297, 306.

Schlieben, Karoline von 261.

Schmalz, Theod. Anton Heins rich 225.

Schmidt, Georg Philipp 283. Schönherr, Jos. Heinrich 177, 178.

Schroedter, von (Staates minister) 111.

Schubert, Franz 91. Schulze, Franz Ferdinand 42. Schuppius, Johann Balthasar 148.

Schüg, von (Kriegerat) 56. Schwaner, Theodor 43. Schwarzenberg, Pauline, Fürstin 208, 209.

Schwind, Morits von 49, 68, 69, 280, 281, 302.

Schwingen, Peter 66. Semmelweiß, Ignaz Philipp 44. Senefelder, Alois 42. Severoli (Nuntius) 180, 181.

Shakespeare, William 107.

Simpson, James Young 43. Smith, Francis Pettit 40.

Spaun, Josef Ritter von 302.

Spinoza, Varuch 160, 161, 162.

Spigweg, Karl 287. Spontini, Gasparo 109, 111.

Sprengel, Karl 41. Stägemann, Friedrich August

Stägemann, Friedrich August von 191, 192.

Stein, Heinrich Friedrich Karl, Freiherr vom 20, 29, 41, 112, 116, 169, 282.

Stephenson, George 40, 41. Sternberg, Alexander von 37, 58, 61, 64, 106, 206, 215,

216, 236, 237, 258. Stieglity, Charlotte 156, 251, 257, 259, 262ff.

Stieler 147.

Strauß, David Friedrich 170, 219.

Struve, Friedrich August Adolf 42.

Ternite 266.

Tettenborn, Friedrich Karl, Freiherr von 112.

Thaer, Albrecht Philipp 20, 41.

Theremin, Franz 174.

Tholuk, Friedrich August 172, 173, 174.

Tied, Friedrich 101, 108.

-, Ludwig 97, 101, 105, 108, 116, 148, 154, 155, 156, 280, 282, 300.

Tiedge, Christoph August 59. Tischbein, Joh. Friedrich August 68.

Treitschke, Beinrich von 32, 37, 61.

Uhland, Ludwig 97, 148.

Darnhagen von Enfe K. A. 13, 18, 20, 22, 23, 27, 29, 30, 84, 97, 99, 100, 104, 105, 106, 108, 111, 138, 173, 174, 179, 180, 234, 239, 240, 253, 276, 299.

-, Rahel 7, 8, 13, 22, 25, 26, 37, 57, 62, 63, 94, 96, 99, 100ff, 108, 113, 126, 127, 128, 131, 132, 133, 134, 166, 169, 180, 189, 192, 215, 238,

253, 254, 258, 261, 265, 269, 276, 297, 298.

Deit, Johann 67.

-, Philipp 67, 68, 180, 187, 235.

Vinde, Ludwig, Freiherr von 238.

Virchow, Rudolph 43.

Vogel, Henriette 261.

-, Samuel Gottlieb von 43, 272.

Doß, Johann Heinrich 53.

Waagen, Sustav Friedrich 26. Waldmüller, Ferdinand 70. Walter (englischer Ingenieur) 40.

Weber, Carl María von 107, 109, 116.

Weber, Wilhelm Eduard 41.

Wells, Horace 43.

Werner, Zacharias 168, 169, 188.

Wessenberg, Heinrich von 181. Wieland, Christoph Martin 247.

Wilhelm, Prinz (nachmaliger Kaiser Wilhelm I.) 112.

Winzler 42.

Wohl, Jeannette 143, 169. Wöllner, Johann Christoph von 13, 14.

Wolzogen, Caroline von 72. Woolf, Arthur 41.

Yord, Johann David Ludwig, Graf 29.

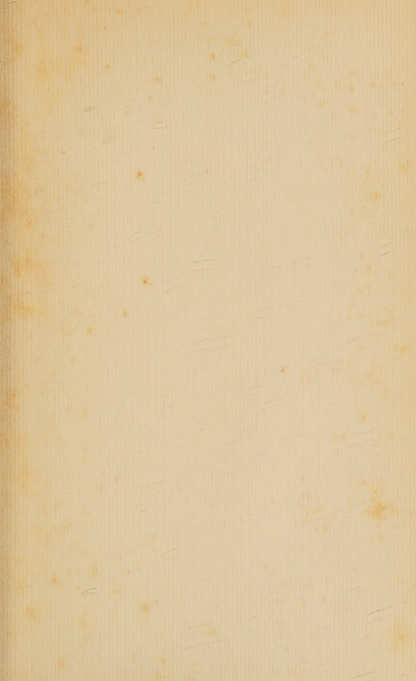
Belter, Karl Friedrich 27, 66, 107, 108, 168, 188, 275, 297.



## Inhalt

| Die Frage der Zeit .  |     |      |     |     | ٠   |   | ٠ |   |   | ٠ | • | ٠ | ٠ | 5   |
|-----------------------|-----|------|-----|-----|-----|---|---|---|---|---|---|---|---|-----|
| Der Schattenriß der 3 | eit |      |     |     |     |   |   |   |   |   |   | ٠ |   | 13  |
| Das lebendige Kleid . |     |      | ٠   |     |     |   |   |   |   |   |   |   | ٠ | 45  |
| Drei Generationen -   | 3   | we   | í S | 3tá | idt | e |   |   | ٠ | ٠ |   |   |   | 71  |
| Geselligkeit          |     |      |     |     |     |   |   |   |   |   |   |   |   | 92  |
| Der Hofrat und die I  | än  | 1301 | cín |     |     | ٠ | ٠ |   |   | ٠ | • |   | ٠ | 119 |
| Das Frauenideal       |     | ٠    |     |     |     |   | ٠ |   |   | ٠ |   | • | ٠ | 136 |
| Die Geburt der Dame   | 2 . |      |     |     |     |   |   | ٠ |   |   |   | ٠ | ٠ | 145 |
| Religiosität          |     |      |     |     |     | ٠ | ٠ |   |   |   | ٠ | ٠ | ٠ | 160 |
| Die Konvertitin       |     |      |     |     |     |   | • |   |   |   | ٠ |   | ٠ | 190 |
| Das Zwischenreich     |     | •    |     |     |     |   |   |   | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | 206 |
| Der demokratische Ge  | iſt | ٠    |     | ٠   |     |   | ٠ | ٠ | • | • | ٠ | ٠ | ٠ | 222 |
| Das Goethe=Erlebnis   | · . |      |     | ٠   |     |   |   |   | • |   | ٠ | ٠ | ٠ | 246 |
| Die Todesbotschaft    |     |      |     |     |     |   |   |   |   |   |   | • | ٠ | 258 |
| Landschaft            |     |      |     |     |     | ٠ |   |   | ٠ | ٠ | ٠ |   | ٠ | 272 |
| Musikalitat           |     |      |     |     |     |   | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | 295 |
| Mamennerzeichnis      |     |      |     |     |     |   |   |   |   |   |   |   |   | 309 |





| Date Due |  |         |  |  |  |
|----------|--|---------|--|--|--|
|          |  |         |  |  |  |
|          |  |         |  |  |  |
|          |  |         |  |  |  |
|          |  |         |  |  |  |
|          |  |         |  |  |  |
|          |  |         |  |  |  |
|          |  |         |  |  |  |
|          |  |         |  |  |  |
|          |  |         |  |  |  |
|          |  |         |  |  |  |
|          |  |         |  |  |  |
|          |  |         |  |  |  |
|          |  |         |  |  |  |
|          |  |         |  |  |  |
|          |  |         |  |  |  |
|          |  | UML 735 |  |  |  |





